®




1S51S - SOPHIA

Schets van een

Geesteswetenschappelijke kosmologie

door

Willi O. Sucher



Oorspronkelijke titel:
ISIS - SOPHIA - Umriss einer Geisteswissenschaftlichen Kosmologie

1950 Selbstverlag des Verfassers.

Vertaling: Marcel Fontijn 1985
Tekeningen: Willi Sucher,
deze zijn bij digitalisering geoptimaliseerd en waar nodig voorzien van Nederlandse tekst.
Omslag: Ferdinand Fontijn
Digitalisering: Libra
Diagrammen: Libra

De vrouw in de hemel, bekleed met de zon,

een sterrenkroon op haar hoofd dragend

en staande op de maan. Haar kind, de mensenzoon,
wordt door een verschrikkelﬂke draak vervolgd,

die dan in de hemelse strﬂd door de

Icgioenen van Michael Vernietigd wordkt.



Gedigitaliseerde uitgave 2022
ISIS-SOPHIA

Schets van een geesteswetenschappelijke kosmologie

Dit boek is een poging om het kwalitatieve wezen en werken van dierenriem en
planeten op grond van een gezonde kentheoretische basis te onderzoeken.

Het moedigt de lezer aan om zelf een weg te vinden die de oude mysteriewijs-
heid van de sterren zo tot opstanding brengt, dat zij het bewustzijn van deze tijd
aanspreekt en verder helpt.

De lezer maakt zo eerst kennis met de beeldenwereld van de Griekse mytholo-
gie, waarvan door vele namen aan de sterrenhemel de herinnering levend
wordt gehouden.

Vervolgens worden ideeén ontwikkeld hoe met name de dierenriem gelezen
kan worden als een kosmische kroniek waarin de ontwikkeling van wereld en
mensheid staat ‘opgetekend' .

Tenslotte wordt het ontstaan en de werkzaamheid van de planeten besproken
vanuit hun geestelijke oorsprong bezien. Dit werk wijst een weg om de duiding
van het sterrenschrift te funderen op directe kennis, waardoor de traditioneel
overgeleverde stelregels van de astrologie getoetst en onderbouwd kunnen
worden.

De bevindingen van de schrijver kunnen met name een verrijking betekenen
van embryologie, geneeskunst en historisch onderzoek op geestesweten-
schappelijke grondslag.

Willi O. Sucher



Bij deze uitgave

Graag willen wij enige antroposofische begrippen die in deze uitgave voorkomen nader onder de aan-
dacht brengen. Zowel Willi Sucher als Marcel Fontijn namen aan dat de lezer zich verdiept had in de ver-
schillende uitgave van Rudolf Steiners werk, waaronder:

Wetenschap van de geheimen der ziel GA 3

De filosofie der vrijheid GA 4

Theosofie GA 9

Hoe verkrijgt men bewustzijn op hogere gebieden GA 10

Uit de Akasha Kroniek GA 11

De Wetenschap van de Geheimen der Ziel GA 13

Der Mensch im Lichte von Okkultismus, Theosophie und Philosophie GA 137

Het Leven tussen Dood en nieuwe Geboorte GA 153

Esoterische Betrachtungen karmischer Zusammenhange XVIil, 4 mei 1924 GA 239)

Daar niet iedereen deze inzichtelijk heeft hieronder een aantal diagrammen.

DE HIERARCHIEEN

Eerste Hiérarchie Staan om de troon van God, werken vanuit de twaalfheid

Serafijnen Geesten van de Liefde

Cherubijnen Geesten van de Harmonie

Thronen Geesten van de Wil Scheppen het
Fysieklichaam

Tweede Hiérarchie Licht-geesten schenken wijsheid, leven, beweging en vorm

Kyriotétes Wereldleiders Geesten van de Wijsheid Scheppen
Etherlichaam

Dynameis Wereldkrachten Geesten van de Beweging Scheppen
Astraallichaam

Exousiai (Elohim) Openbaarders Geesten van de Vorm Scheppen
Het 1K

Derde Hiérarchie Werken in de mensenziel

Archai Oerkrachten Geesten van de Persoonlijkheid Geesten van de tijd

Archangeloi Aartsengelen Geesten van het Vuur Geesten van de per-
soon

Angeloi Engelen Geesten van de Schemering Zonen van het leven



BENAMINGEN IN DE KOSMOS

Aarde Mens
Maan Engelen Angeloi Geesten van de schemering
Mercurius Aartsengelen Archangeloi Vuurgeesten
Geesten van de . .
Venus Lo Archai Geesten van het oerbegin
persoonlijkheid
Zon Machten Exousiai Geesten van de vorm
Mars Krachten Dynameis Geesten van beweging
Jupiter Heerschappijen Kyriotetes Geesten van wijsheid
Saturnus Tronen Thronos Geesten van de wil
.Hemel Cherubijnen Geesten van de Harmonie
lichamen
Vaste sterren Serafijnen Geesten van de Liefde
MENSHEIDONTWIKKELING
Oude- Oude- Qude- Aarde Jupiter Venus Vulcanus
Saturnus Zon Maan fase fase fase
warmte warmte warmte warmte Vergeeste- Vergeeste- Vergeeste-
(koude) lucht lucht lucht lijking lijking lijking
water water van het van de van de
aarde lichaam Ziel geest
Fysiek Ether of Astraal of Ik Geestzelf Levensgeest =~ Geestmens
lichaam Levens- Zielen- Ziele-ont-
lichaam lichaam wikkeling
Tronen Kyriotetes Dynameis Exousiai
Geesten Geesten Geesten van  Geesten van
van de van de de de Vorm
Wil Wijsheid Beweging




MENSHEIDSONTWIKKELINGSFASE

L 9 O Rarde Jupiter

Mensbeeld

Fysieke lichaam

Mineralen wereld

Levenskrachten-
vormkrachtenlichaam

Ontwikkeling naar vrij
geestelijk wezen door
het omwerken van;

Astraallichaam naar

Etherlichaam naar

Fysieke lichaam naar

Omgewerkt tot



Martin van Zon

Martin van Zon

Martin van Zon


Inhoud

Bij deze uitgave

Inhoud

VERANTWOORDING BI1J DEZE GEDIGITALISEERDE UITGAVE
Voorwoord

INLEIDING

HOOFDSTUK 1

MYTHOLOGIE EN DE STERRENHEMEL

HOOFDSTUK 11

DE GEESTELIJKE AFSTAMMINGSLEER

VAN DE DIERENRIEM

Het wezen van de Dierenriem

HOOFDSTUK 111

DE DIERENRIEM ALS OPENBARING VAN DE TRAPPEN
VAN ONTSTAAN VAN DE KOSMOS

De ontwikkeling van de Oude-Saturnus

De ontwikkeling van de Oude-Zon

De ontwikkeling van de Oude-Maan

De aarde-ontwikkeling

HOOFDSTUK IV

EEN POGING TOT INZICHT IN DE OORSPRONG VAN DE PLANETEN
Saturnus

Jupiter

Mars

De zon

Mercurius

Venus

De maan

TOT BESLUIT

Willi Sucher, een kort overzicht van zijn leven en zijn werk
Nabeschouwing

REGISTER

10
1
13
13
31
31
31
35
39
39
39
39
61
71
78
88
88
88
94
97
102
107
1
14
117
118
119
120



VERANTWOORDING BIlJ DEZE GEDIGITALISEERDE UITGAVE

De vertaling van Isis Sophia door Marcel Fontijn in de 80er jaren van de vorige eeuw in het Ne-
derlands is in de huidige tijd enkel nog antiquarisch of in enkele bibliotheken beschikbaar.

De in 1985 uitgegeven vertaling van Marcel Fontijn bij uitgeverij Zevenster, in Driebergen, kwam
in 1980 tot stand in overleg met Willi Sucher en Jonathan Hilton. De schriftelijke rechten voor de
vertalingen (ARC American Reading Company) zijn in handen van Marcel Fontijn en hij heeft deze
schriftelijk overgedragen voor vrije uitgave in PDF vorm, voor deze digitale uitgave.

Voorjaar 2025 is na overleg met Jonathan Hilton, Marcel Fontijn en ondergetekende besloten
deze twee inmiddels gedigitaliceerde boekwerken, Isis Sofia 1 & 11 aan te bieden op de website van
Jonathan Hilton, https://www.astrosophy.com/home , waar alle werken van Willi Sucher kosteloos

worden aangeboden en diverse video's zijn werk uitleggen.
Libra


Martin van Zon
Voorjaar 

Martin van Zon
, voor deze digitale uitgave.

Martin van Zon
     Voorjaar 2025 is na overleg met Jonathan Hilton, Marcel Fontijn en ondergetekende besloten deze twee inmiddels gedigitaliceerde boekwerken, Isis Sofia I & II aan te bieden op de website van Jonathan Hilton, https://www.astrosophy.com/home , waar alle werken van Willi Sucher kosteloos worden aangeboden en diverse video's zijn werk uitleggen.
                                                                                                                                                          Libra


Voorwoord
(Bij de uitgave van 1985)

Met het vertalen van dit werk van Willi 0. Sucher heeft Marcel Fontijn een deel van de omvangrijke stu-
dies van de sterrenkunde op antroposofische grondslag voor een Nederlands publiek toegankelijk gemaakt.
Er is allerwegen belangstelling voor een vernieuwd inzicht in de sterrenwijsheid, zoals die voor ons in een
fragmentarische en soms verdraaide vorm uit de oude Egyptische mysterién is bewaard gebleven. Toch
vraagt het moderne bewustzijn om een andere vorm van evidentie dan die in het verleden door de autoriteit
van de ingewijden werd aangeboden. Het natuurwetenschappelijk geschoolde verstand is niet tevreden met
een aantal bevestigingen van een theorie, doch wil ook verklaringen voor die gevallen waarin de theorie
wordt gelogenstraft. De populaire astrologie heeft daardoor voor velen de waarde van een ' self-fullfilling-
prophecy .

Als men de sterrenkunde weer voor het persoonlijke leven van de mens van waarde wil laten zijn, zal
men zich de moeite moeten getroosten om de mysteriewijsheid, die in de oude Egyptische godsdienst de
oorsprong van de sterrenwijsheid was, eigen te maken. Deze wijsheid werd in de oudheid in de eredienst
voor de godin Isis gevonden. Zoals deze wijsheid voor het moderne bewustzijn door de geesteswetenschap
van Rudolf Steiner werd ontwikkeld kan men er met recht het Griekse woord voor wijsheid - Sophia - aan
toe voegen. Daarmee wordt aangeduid, dat een wijsheid die voor het oude Egyptische en Babylonische be-
wustzijn gold, zich de verworvenheden van de Griekse verstandsontwikkeling heeft eigen gemaakt.

Zo zal men in dit werk van Sucher vergeefs een handleiding zoeken om de traditionele astrologie te be-
oefenen. Veeleer heeft Sucher de aandacht willen richten op geheel andere toepassingen van de sterren-
kunde, zoals de embryonale ontwikkeling van de mens en de geschiedkundige ontwikkeling van de mens-
heid. Daarmee heeft hij een stelregel van de geheime wetenschappen ter harte genomen, dat men pas tot
werkelijke inzichten kan komen als men niet zoekt naar dingen die op enige wijze slechts persoonlijke be-
langen dienen. Deze onzelfzuchtige vorm van wetenschapsbeoefening is voor onze tijd in de zgn. fenome-
nologie van Goethe gegeven. Hierbij worden de verschijnselen niet beschouwd als elementen van een voor-
opgestelde theorie, maar geven wij ze de gelegenheid ' om zichzelf uit te spreken '. Zo zal men in dit werk
van Sucher een schat van beschouwingen vinden, die de sterrenhemel aan de hand van de oude goden-my-
then weer tot een zaak van menselijke betrokkenheid kan maken.

Hiermee zij dit werk van harte aanbevolen in de belangstelling van allen die zoeken naar een vernieu-
wing van de oude sterrenwijsheid.

Martin van Bemmelen

10



INLEIDING
(Bij de uitgave van 1985)

Het werk dat hier wordt aangeboden is een poging om het kwalitatieve wezen en werken van
dierenriem en planeten op grond van een gezonde kentheoretische basis te onderzoeken.

Aanleiding tot dit werk was de teleurstelling bij de schrijver over de astrologie die uit oeroude
historische achtergronden tot in onze tijd voortleeft. Het is bekend, dat deze astrologie en wat zij
over de mens zeggen kan in brede kringen gehuldigd wordt als zou ‘er iets in zitten'. De schrijver
wil het voor en tegen van deze wijsheid buiten beschouwing laten; een wijsheid die in vele opzich-
ten op onvolledige wijze door traditie tot ons is gekomen. Zijn bezwaren gelden niet in de eerste
plaats dit aspect, aangezien hij het zinloos acht hierover beweringen op te stellen of bestaande
beweringen te bestrijden.

Bij het bestuderen van de talrijke werken die de astrologie tot onderwerp hebben vond hij ner-
gens een bevredigende kentheoretische verklaring en fundering van de samenhangen tussen
mens en sterrenwereld. In de betreffende werken werd en wordt de inhoud van traditionele regels
als een feit weergegeven dat nog altijd - gelijk in oude tijden het geval was - zijn geldigheid zou
hebben behouden. Deze geldigheid tracht men gewoonlijk te bewijzen aan de hand van een soort
empirie, gevormd door historische voorbeelden. De schrijver van het voorliggende werk heeft ech-
ter voldoende eigen inzicht in deze astrologie om te weten dat deze empirie lang niet altijd een-
duidige resultaten oplevert.

De oorzaak van dit gebrek aan eenduidigheid ligt klaarblijkelijk in het feit dat de samenhang
tussen mens en sterrenwereld van meet af aan als een soort ‘geloof’ wordt aangenomen of voor-
ondersteld wordt. Er bestaat nauwelijks een kentheoretische basis in de moderne betekenis en als
gevolg hiervan valt de astrologie steeds meer buiten het wetenschappelijke streven van de mens-
heid in onze tijd.

Van de planeet Saturnus wordt in traditionele zin bijvoorbeeld gezegd dat hij ‘heerser’ is over de
dierenriemtekens Steenbok en Waterman. Nergens treft men echter een bevredigende kentheoreti-
sche verklaring aan voor deze ‘regel’; waarom Saturnus juist in dit deel van de dierenriem ‘heerser
zou zijn en waarom niet in een ander.

Om zich in deze gebieden een helder inzicht te verschaffen, stelde de schrijver zich meer dan
twintig jaar de opgave om de samenhang tussen mens en sterrenwereld systematisch en metho-
disch te onderzoeken. Daarbij dient onomwonden erkend te worden dat hij niet ver zou zijn geko-
men zonder een zeer intensieve scholing aan de hand van de antroposofie, door Rudolf Steiner ge-
inaugureerd. In vele boeken en talrijke voordrachten heeft Rudolf Steiner gewezen op de samen-
hangen tussen mens en sterrenwereld. Met grote pedagogische vaardigheid heeft hij lezers en
toehoorders de sleutel in handen gegeven waarmee de deur ontsloten kan worden tot een ontdek-
kingstocht die de weg wijst naar een nieuwe spirituele kosmologie, in overeenstemming met de
eisen van onze tijd.

Met behulp van deze sleutelwaarheden trachtte de schrijver door eigen vorsende arbeid door de
jaren heen, licht over de betreffende vragen te laten schijnen. De vrucht van deze arbeid wordt met
dit werk aangeboden.

De schrijver is zich er van bewust dat alles wat hij tot nu toe bereikt heeft en wat hij te zeggen
heeft, slechts een begin vormen. Er zal nog veel onderzoek gedaan moeten worden en er zal nog

1



veel tijd over heen gaan, voordat de mensheid van een nieuwe astrosofie zal kunnen spreken die
deze naam waardig is. Niettemin biedt onze tijd de mogelijkheden om een begin te maken en ie-
der begin moet noodgedwongen bescheiden zijn en kan niet anders dan tekorten tonen. Zonder
een moedig begin is echter geen vooruitgang mogelijk.

Het aangeboden werk is de vrucht van jarenlange arbeid. Het proces dat tot de betreffende in-

zichten leidt, het langzame aangroeien van kennis, is nog iets geheel anders. Om mogelijke te-
genwerpingen van bepaalde aard tegemoet te treden, zij het volgende gezegd: Het zou voor kun-
nen komen dat een lezer tegenwerpt dat hetgeen in dit werk beweerd wordt volledig in de lucht
hangt; dat nergens een bewijs wordt geboden voor al hetgeen gesteld wordt met betrekking tot de
kwaliteiten van dierenriem en planeten. Het antwoord van de schrijver hierop is, dat hij het zich
niet zou hebben veroorloofd het navolgende openbaar te maken, indien hij zich niet door eigen ar-
beid de bewijzen verworven had.
Daadwerkelijk staat achter dit boek een omvangrijk empirisch onderzoek. Aan de hand van talloze
voorbeelden van historische gebeurtenissen en afzonderlijke persoonlijke biografieén heeft de
schrijver onophoudelijk op kritische wijze beproefd wat langs kentheoretische weg gevonden werd.
Het betreffende onderzoeksmateriaal kon om praktische redenen niet in dit werk worden opgeno-
men. Het voornemen bestaat echter om een deel van dit onderzoeksmateriaal in een tweede deel
te publiceren. Dan zal blijken dat de anthroposofische geesteswetenschap de deur kan openen
naar een wezenlijk andere kijk op de verhouding tussen mens en sterrenwereld dan enkel mogelijk
is door het geboortemoment in de zin van de traditionele astrologie te duiden.

Willi 0. Sucher

12



HOOFDSTUK 1
MYTHOLOGIE EN DE STERRENHEMEL

In onze tijd komt ons de merkwaardige gedaante tegemoet van een astrologie die naar haar
oorsprong nog uit oeroude tradities stamt. Deze astrologie beweert wezenlijke uitspraken te kun-
nen doen over bestaan en lot van de mens. Zij doet dit door uit te gaan van de posities van de pla-
neten van ons zonnestelsel bij het geboortemoment van de mens. De verhouding van planeten,
zon en maan tot elkaar, ten opzichte van de dierenriem, als ook ten opzichte van de aarde-ruimte,
wordt als symbooltaal gelezen die de toekomst onthult. Jammergenoeg kan zij niet verklaren
waarom eigenlijk deze samenhangen tussen het gebeuren op aarde en dat wat zich aan de hemel
afspeelt zouden bestaan. De huidige astrologie ontwikkelt weliswaar theorieén, maar steeds blijft
er een gapende afgrond bestaan tussen de reusachtige afmetingen van het heelal, zoals de astro-
nomie die vandaag de dag meet en de naar verhouding nietige aarde, waarop de mens als ruimte-
lijk wezen volledig in het niet verdwijnt. Nog minder kan deze astrologie verklaren waarom zij bij-
voorbeeld de zon een specifieke werkzaamheid toekent in een bepaald deel van de dierenriem.
Deze toegeschreven werking berust enkel op ervaring en traditie; het zal van de toekomst afhan-
gen of de voorspelde werking ook optreedt. Jammergenoeg is dit niet steeds het geval, want al va-
ker blijkt dat de traditionele regels van de astrologie op de huidige mens niet meer geheel van toe-
passing zijn. We mogen zelfs stellen dat de mens zich vrij maakt van de traditionele idee der astro-
logie.

Al deze symptomen en feiten wijzen er op dat de traditionele astrologie die zich in ons weten-
schappelijk tijdperk graag als een wetenschap presenteert, dit in de werkelijke moderne betekenis
niet is. De grote raadsels die zich aan de mens in onze tijd voordoen, kan zij niet oplossen; de
vraag naar het ontstaan en het wezen van het heelal in samenhang met de vraag waar de mens
vandaan komt en waar hij naar toe gaat, blijft onbeantwoord.

Deze astrologie laat het afweten aan dezelfde grenzen van het kenbare, waar ook de moderne
natuurwetenschap dreigt te blijven steken. Zo brengt zij het jommergenoeg slechts tot een vaak
blinde en twijfelachtige begeleiding van de mens, zonder antwoord te kunnen geven op de bran-
dende existenti€le vragen waarin zich de eis en de hoop van een moderne ontwikkeling onmisken-
baar laten gelden. En ook al kan de natuurwetenschap de existenti€le vragen van de mens van nu
vooralsnog slechts gedeeltelijk beantwoorden, haar bestaan is een symptoom van het streven van
een nieuwe tijd.

De traditionele astrologie is de dochter van een moeder die zelf veel ouder is. Opgravingen die
aan het eind van de vorige en het begin van deze eeuw gedaan zijn in het midden-oosten, in Me-
sopotamié en Egypte, hebben aangetoond dat de volkeren van Ur, Chaldea, Babylonié en Egypte
duizenden jaren voor de aanvang van onze jaartelling reeds een indrukwekkende kosmologie ken-
den.

Door hun vermogens en het bewustzijn waarover zij beschikten, konden zij zeer zeker antwoord
geven op de vragen die de mens tegenwoordig - ook de moderne astroloog - niet meer kan beant-
woorden. Ook al denkt men in onze tijd meewarig aan de vroegere ‘primitieve religies’, zij ken-
merkten een tijd die de gave bezat om in de sterrenwerelden, om in beweging en gebaar van de
planeten de taal van een goddelijke wereld te begrijpen.

De resultaten uit archeologisch en etnologisch onderzoek hebben aangetoond dat de hemelbe-
wegingen en de verhoudingen tussen de hemellichamen onderling ervaren werden als uitdrukking
van bedoeling en wil der goden.

13



Klaarblijkelijk werden samenlevingen in hun geheel bestuurd in overeenstemming met dergelij-
ke goddelijke manifestaties, die in de hemelverschijnselen zichtbaar werden. Het valt niet te ont-
kennen dat iets dergelijks vandaag de dag niet meer mogelijk is, omdat wij dit oude vermogen tot
waarnemen in de sterrenwerelden verloren hebben. Maar het lijkt onterecht om met deze oude
sterrenwijsheid te spotten als betrof het een achterhaald bijgeloof dat de mens uit de oudheid
vanwege zijn onwetendheid vergeven moet worden. Vanuit het verstand alleen kunnen wij niet
meer beoordelen hoe het bewustzijn van deze mensen in het verleden is geweest. Bescheidenheid
zou soms echter beter bij onze tijd passen die zich zo gemakkelijk aanmatigend opstelt, te meer
daar wij voor het besturen van onze samenleving - wanneer we afgaan op de historische feiten van
deze eeuw - blijkbaar nog geen bron van inzicht gevonden hebben die zich met de aloude sterren-
wijsheid kan meten, hetgeen overigens niet uitsluit dat een dergelijke bron onopgemerkt toch al
aanwezig is.

De oude sterrenwijsheid stond met name het staatshoofd ter beschikking om de sociale ver-
houdingen binnen de volkeren te leiden en te ordenen. De koning was tevens hogepriester. Dit we-
ten wij bijvoorbeeld met zekerheid van de Egyptische farao’ s der eerste dynastie. Als van goede
priesterkoningen werd van hen verwacht, dat de géden zich aan hen rechtstreeks en alomvattend
zouden openbaren. Hier lag het begin van een ontwikkeling die er in de loop der tijden toe zou voe-
ren dat hemelse daden op aardse mensen individueel werden betrokken.

Intussen ging het oude en verheven schouwen van de goden in de sterrensferen trapsgewijs
verloren. Steeds minder konden openbaringen en aanwijzingen van de gdden rechtstreeks in ge-
baar en beweging van de sterren gekend worden. Weliswaar zag de mens nog steeds op naar de
sterrenhemel, omdat hij door een geheiligde traditie wist dat hun bewegingen betrekking hadden
op aardse gebeurtenissen en verplichtingen. Sterren en planeten werden echter steeds meer als
abstracte wezens beleefd, terwijl het schouwen van de goden ‘achter’ de sterren verloren ging. Zo
werd geleidelijk de * astrologie ' geboren, die tenslotte ook naar het Europese continent werd ge-
bracht. Posities, gebaren en bewegingen van de sterren werden op grond van oude, gedeeltelijk
misverstane tradities, geduid als krachten die het lot vormden. Steeds minder werd erkend dat de
godheid daarin leefde en zich openbaarde. De astrologie die zo ontstond, verloor geleidelijk het
vermogen om aan te geven waarom een planeet in het ene of het andere dierenriemteken deze
ene werking zou hebben en geen andere. De oeroude kosmologie zou nooit in deze verlegenheid
zijn geraakt. Door de sterren die met de fysieke zintuigen werden waargenomen werden het bewe-
gen en scheppen van de kosmos waargenomen en zag men de godheid zelf.

Deze kosmologie werkt nog tot ver in de tijd door in de mensheid. We treffen haar aan in de
grootse opbouw van de Griekse sterrenmythologie. Vrijwel alle namen aan het noordelijke hemel-
gebied zijn vanuit Griekenland tot ons gekomen, hoewel vele van hen een oudere oorsprong heb-
ben. Jammergenoeg beleeft de huidige mens de sterrenbeelden die aan de hemel verschijnen als
een curieus, maar hoogst onlogisch samenraapsel van museumachtige gestalten uit de Griekse
goden- en sagenwereld. Dit hangt deels samen met het feit dat de moderne mens geen gevoel
meer heeft voor de betekenis van de wereld der mythologie. Hij ziet haar als een fantasierijke,
maar primitieve wereldbeschouwing in vergelijking met ons ‘verheven’ wetenschappelijk tijdperk. In
de poging die hier volgt zal getracht worden het doorlopende spoor te tonen dat de saamhorigheid
van de traditionele sterrenbeelden aan de noordelijke hemel als een harmonisch en organische
schepping laat zien en minstens in hoofdlijnen aan te tonen hoe de oeroude mythologie een op
zichzelf streng logisch beeld gaf van de samenwerking tussen godenwil en mensheidsontwikke-
ling.

14



N\ Sy T

S T . R O B e
’ \ . \‘ oY /.} / \'/ wate
\, B 7 ¥ e~

~
. \ .-’. .
en'o\h\‘&/ \‘ .

il i PP

éc u‘\n{:er\‘\emc‘
Lq‘m ec.bwnri

’.'-OO- !‘.““

Hiertoe dienen we het geheel van de sterrenhemel in de noordelijke hemisfeer in twee delen
uiteen te leggen. Vanuit de waarneming blijkt dat de hemel, op hetzelfde nachtelijke tijdstip, in de
winter een heel ander beeld laat zien dan in de zomer, met name boven de horizon in het zuiden.

In de winter (begin februari tussen 21.00 en 23.00 uur) toont de aanblik van de hemel om te
beginnen de bekende sterrenbeelden van de dierenriem: Als eerste de Vissen en de Ram naar het
westen toe. Onder de Ram, tegen de zuidelijke horizon treffen we Cetus aan, de Walvis. Boven de
Ram staat de Triangel (Driehoek) en daar weer boven Andromeda, terwijl dan nog dichter in de
buurt van de Poolster Cassiopeia en Cepheus te vinden zijn. Door de dierenriem in oostelijke rich-
ting te volgen komen we bij de Stier en de Tweelingen. Onder de Stier, tegen het zuiden, bevindt
zich Eridanus (de Waterstroom) en de ruimte tussen Stier en Tweelingen wordt ingenomen door
Orion met Canis Maior (de Grote Hond), waarvan Sirius de schitterende hoofdster is, en Canis Mi-
nor (de Kleine Hond), waarvan de heldere ster Procyon deel uit maakt. De Kleine Hond staat direct

15



onder het sterrenbeeld Tweelingen.

Dan tussen de Stier en Cassiopeia stuiten we op de machtige gestalte van Perseus en verder
tegen de Tweelingen aan ontwaren we Auriga (de Voerman) met de heldere koele ster Capella (het
Geitje).

Zetten we onze tocht door de dierenriem vanaf de Tweelingen voort, dan komen we aan de
Kreeft die echter niet zo duidelijk te zien is en vervolgens ontmoeten we boven de oostelijke hori-
zon de Leeuw. Gaan we vanaf de Leeuw een flink stuk naar boven, dan staat daar Ursus Maior (de
Grote Beer), terwijl het langgerekte beeld van de Hydra (de Waterslang) onder Kreeft en Leeuw te
zien is en voor een deel achter de oostelijke horizon verdwijnt.

De Ram voert deze menigte van sterrenbeelden aan. Al in de oudheid zag men hem als de vorst
van de dierenriem en op oude sterrenkaarten wordt hij afgebeeld met de kop naar achteren ge-
wend, de blik gericht op de schare dierenriembeelden die hem volgt. Uit de Griekse sterrenmytho-
logie vernemen wij, dat in de oudheid in de Ram het wezen van Zeus op een bepaalde wijze werd
beleefd. Als leider en vader der Griekse goden is Zeus diep verbonden met de ontwikkeling van de
Griekse cultuur. Voor de Grieken was Zeus de sterke impuls en onoverwinnelijke kracht die hen
aanvuurde, en hen het denken liet ontwikkelen dat in de ontplooiing van de Griekse filosofie zijn
hoogtepunt vond. Het met de zintuigen vatten van een met licht vervulde wereld, wat in de beeld-
houwkunst een hoogtepunt bereikte dat later nauwelijks is geévenaard; deze kracht, die door de
Griek als een bovenzinnelijk wezen werd beleefd, maar niettemin van persoonlijke aard was, werd
door hem als Zeus gekend. De weg die dit wezen moest afleggen om tot zijn doel te komen, was
lang en moeizaam. Door aanhoudende strijd moesten hij en de zijnen zich de heerschappij verove-
ren en geleidelijk slechts werd het voorafgaande godengeslacht van de Chroniden overwonnen.
Gedurende een van deze gevechten moest Zeus, die zeer in het nauw werd gebracht, naar Egypte
vluchten. Om onopgemerkt te kunnen ontkomen, veranderde hij zichzelf in een gehoornde ram. Er
bestaan nog sieraden waarop Zeus met ramshorens wordt afgebeeld. Hier is in een opmerkelijk
beeld neergelegd hoe de jonge impuls van het griekendom in het grijze verleden beschutting en
aansluiting moest zoeken bij een oudere kuituur. In deze hoedanigheid werd Zeus lange tijd in
Egypte en Libié vereerd als Jupiter Ammon. Daar zien we hem die geweldige kracht ontwikkelen,
die dan later in de Griekse cultuur tot uitdrukking kwam.

De ramshorens zijn een beeld voor de ontwikkeling van de hersenen, voor de verfijning en de
vormgeving in windingen van dit orgaan, wat nodig was om de typische Griekse verstandskracht
en denkkracht te ontplooien, maar ook om de liefhebbende waarneming te veredelen van de met
licht vervulde wereld die door de zintuigen binnenstroomde. In de opmerkelijke geboorte van Pa 11
as-Athene, die volgens de Griekse mythologie in volle wapenuitrusting stralend tevoorschijn kwam
uit het hoofd van haar goddelijke vader, drukt zich de leidende rol van Zeus uit bij de ontwikkeling
van het denken dat door de hersenen gedragen wordt en bij het leren begrijpen van de buitenwe-
reld door een vreugdevol gebruik van de zintuigen.

Want zijn dochter, Pallas-Athene, schonk de Grieken de weefkunst en de vaardigheid om uit
olijven olie te persen. Tevens bracht zij de mensen er toe om steden te bouwen, zelf werd zij de be-
schermgodin van de stad Athene, waar de eigenlijke Griekse kunst en kuituur hun grootste vervol-
making vonden.

Wenden we ons vervolgens tot het sterrenbeeld Stier, dan komt ons opnieuw een manifestatie
van de verheven Zeus-krachten tegemoet.

Vanaf de hoge Olympus ontwaarde Zeus de wondermooie dochter van koning Agenor van Feni-
cié. Haar naam was Europa en hij besloot haar naar het rijk te brengen dat hij wilde stichten.

16



Daarop veranderde hij zichzelf in een oogverblindend mooie witte stier en begaf zich onder de
kudden van koning Agenor. Europa zag het prachtige dier dat haar zeer bekoorde en zij zette zich
op zijn rug. Onmiddellijk stortte de stier zich in de branding en voerde de schone Europa naar Kre-
ta Waar zij de moeder werd van de machtige Kretense konings-dynastie.

Met deze legende wordt in een prachtig beeld de stichting van Europa door het griekendom ver-
haald. Culturen bouwen zich steeds zo op, dat zij bij oudere cultuurontwikkelingen aansluiten,
maar daarbij het wezensvreemde en verouderde overwinnen om dan tenslotte met hetgeen eigen
gemaakt is een eigen weg te gaan. Zo moet de Kretens-Griekse cultuur veel geestelijk gehalte heb-
ben overgenomen van de Feniciérs, wat blijkt uit de overeenstemming tussen de Herakles-my the
en de Fenicische Mel-kart-mythe.

Deze Zeus die de grondslagen voor Europa legt, hebben de Grieken in het sterrenbeeld Stier ge-
zien. Maar nu de eerste stap gezet was in de opbouw van de Europese cultuurontwikkeling, kwam
het oude onmiddellijk in verzet; het oude immers maakt niet vrijwillig plaats voor het nieuwe. De
mensengestalten die de dragers waren van de goddelijke kracht die de Grieken in zichzelf beleef-
den als het ontwaken van het denken en het doordringen van de zintuiglijke wereld, waren de gro-
te heldenfiguren in de Griekse mythologie. Een van hen is Perseus en aan de hemel vinden wij
hem boven de Stier. Al in zijn vroegste jeugd werd Perseus vervolgd door de krachten van het oude,
door zijn grootvader Akrisius. Maar hij wist te ontkomen en toen hij volwassen was geworden, trok
hij er op uit om een monster te doden dat woonde in de grauwe nacht en met haar blik alles deed
verstenen, de Medusa. Hij werd toegerust met het schild van Pallas-Athene en met de vleugels van
Hermes, waaraan we kunnen aflezen dat hij de goddelijke kracht van het nieuwgeboren intellect in
zich droeg. Het gelukte hem uiteindelijk de Medusa te verslaan door haar met afgewend gezicht te
benaderen, terwijl hij haar beeld in het spiegelend oppervlak van zijn schild waarnam, waardoor hij
haar hoofd wist af te slaan. (Hij kon haar immers niet in het gelaat zien, want dan zou hij ver-
steend zijn.) En zo zien wij hem aan de hemel staan, teruggekeerd van zijn eerste daad, terwijl hij
het afgrijselijke hoofd van de Medusa in de hand houdt.

Zijn tocht voerde hem door de lucht over Ethiopi€, waar hij diep onder zich Andromeda, de
dochter van koning Cepheus en koningin Cassiopeia, aan een rots geketend zag. De schone konin-
gin Cassiopeia had Poseidon, de machtige heerser van de zee, vertoornd. Om zich te wreken zond
hij een monster dat het koninkrijk verwoestte. Een orakelspreuk verkondigde dat deze plaag niet
zou wijken, eer de koning zijn dochter Andromeda aan het monster zou hebben geofferd. Zo werd
zij aan een rots op het strand geketend en aan het zeemonster uitgeleverd. Perseus kwam juist op
het goede moment, want het ondier dook al op in de gestalte van een reusachtig gedrocht dat op
een walvis leek en wilde Andromeda verslinden. Snel greep Perseus het hoofd van Medusa en hield
het aan het monster, aan Cetus, voor. Deze verstijfde onmiddellijk en veranderde in een reusachtig
rotsblok dat uit de branding oprees en nog lang daarna aan de Fenicische kust werd aangewezen.

De deelnemers aan dit drama staan allen aan de sterrenhemel: Perseus met het Medusahoofd,
dat in de ster Algol waargenomen werd. Meer naar het westen kunnen we Andromeda ontwaren,
die met uitgestrekte armen geketend ligt, terwijl we hoger aan de hemel Cassiopeia kunnen vinden
die de zeegod vertoornd heeft. Nog dichter bij de Poolster staat koning Cepheus. Daarentegen be-
vindt de plompe gestalte van Cetus, de Walvis zich onder de Ram.

In de vorm van een dergelijke legende drukt zich de overwinning uit van het nieuwe, door de
godheid geschonken denkvermogen en het vermogen om de zintuiglijke wereld te bemachtigen.

In vrouwelijke gestalten, zoals Andromeda, treedt ons het beeld voor ogen van jonge menselijke
zielekrachten die bedreigd worden door bovenzinnelijke wezens. In de monsters beleeft de mens
de krachten van een bewustzijn dat in het oude verstard is en van wereldbeschouwingen die gedu-

17



rende de ontwikkeling van de mensheid zijn achtergebleven. Een dergelijk wezen is Cetus, een
voortbrengsel van Pontus, de zee. Hij is het beeld van geweldige natuurlijke scheppingskrachten,
die de ontkiemende krachten van het bewustzijn en de zelfstandigheid in de menselijke ziel over-
weldigen. Dergelijke oerkrachten, die de mens in oude tijden slechts na een zorgvuldige voorberei-
ding in de tempelmysterién, zonder gevaar tegemoet kon treden, zullen wij steeds herkennen in de
sterrenbeelden die zich onder de dierenriem bevinden.

Onder de Stier bevindt zich het sterrenbeeld van de watervloed, Eridanus, waarin de Grieken
een ander wezenlijk ontwikkelingsbeeld beleefden. Helios, de zonnegod, had een zoon, Faétoon
genaamd, die zijn vader smeekte om hem voor één dag de teugels van de zonnewagen in handen
te geven. Door een list dwong hij zijn vader uiteindelijk de toestemming hiervoor af, maar nauwe-
lijks had hij de wagen bestegen of de vurige paarden werden de hand van de onervaren menner
gewaar. Zij stormden met de wagen in woeste vaart langs de hemel en omlaag, rakelings langs de
aarde, die door de enorme vlammenbhitte dreigde te verzengen. Zeus zag het gevaar en slingerde
met een bliksemstraal de ongelukkige Faétoon uit de wagen. Deze stortte uit hemelse hoogte neer
in de koude vloed van de Eridanus-stroom. De baan die de zonnewagen gedurende deze wilde
tocht langs de hemel beschreef, werd tot de dierenriem.

Hier worden wij door de mythe geplaatst tegenover een schijnbaar ongekend vermetele daad
van een mens die hem in de vernietiging stort. Toch is deze mythe niet ‘bedacht’, zoals de mens nu
snel geneigd is te denken, om een moraal te preken. Diepere achtergronden verbergen zich hierin.
De val van Faétoon doet ons denken aan de sage van de val uit de hemel van Lucifer in de strijd die
zich afspeelt met de legioenen van de aartsengel Michaél.

Faétoon is een wezen dat tracht door te dringen in de wijdse verten van het universum. Derge-
lijke pogingen waren in oeroude tijden mogelijk en werden in de tempelheiligdommen geoefend,
zij het dat het er niet om ging er 'ruimtelijk’ op uit te trekken. Een dergelijk mens liet men na lange
voorbereidingen in een diep bewustzijn verzinken, dat op de slaap leek. Wanneer hij daarna ont-
waakte, kon hij zich herinneren hoe hij in de wijde verten van de hemeloceaan was uitgezwommen
en de geestelijke werkelijkheid van de hemelse wereld had ervaren. Zo was de oude sterrenwijs-
heid, de godenkosmologie tot stand gekomen, waarvan eerder sprake is geweest. Aangezien het
nieuwe tijdperk echter ook nieuwe kenmethoden ontwikkelde, en wel de vorming van het intellect
en het denken, waren de oude wegen onbruikbaar geworden. Daarom mislukte Faétoon, omdat hij
nog langs oude wegen ging, maakte hij een vernietigende val vanuit de hoogte in de Eridanus. In
plaats van de waarneming van géden was in het heelal geleidelijk de kennis van de zichtbare ster-
ren getreden. Vandaar dat de tocht van Faétoon door de ruimtelijke uitgestrektheid tot kennis werd
van de sterren van de dierenriem. Het is goed mogelijk dat deze mythe teruggaat tot in voor-
Griekse tijden toen het schouwen van de goden in de hemelverten begon te verduisteren.

Zo staat Eridanus - met op de achtergrond de sage van Faétoon - op gelijke voet met Cetus: Het
betreft een wereld van voorbij mysterieweten aangaande het universum, een weten dat in het
Griekse tijdperk voor de mens gevaarlijk werd.

Het voorgaande wordt bevestigd door de mythe die met Chiron verbonden is. Orion staat ooste-
lijk van Eridanus, maar nog onder de Stier. Van Orion wordt verteld dat hij een geweldige reus en
een onovertroffen jager was. Geen dier op aarde wist aan zijn pijlen te ontkomen. Aan de hemel
begeleiden hem de beide Honden en onder zijn voeten rent de Haas.

Orion werd vurig bemind door Artemis, maangodin en godin van de jacht, maar haar broer
Apollo, de zonnegod, keurde deze liefdesband af. Hij bezon zich hoe hij Orion zou kunnen vernieti-
gen. Op een dag wees hij zijn zuster op een glanzende stip, midden op zee en verzocht haar om

18



haar trefzekerheid met pijl en boog te bewijzen. Daarop legde zij aan en schoot, waardoor Orion
dodelijk verwond werd, hij was immers de glanzende stip op zee geweest; zijn reuzengestalte stel-
de hem in staat om zelfs door de diepste zee te waden.

Opnieuw stuiten wij hier op een verwijzing naar oeroude ontwikkelingsstadia van de mensheid.
Orion is jager, de hogere beschavingstrap van veehouders en landbouwers heeft hij nog niet be-
reikt. Hij is tevens verbonden met de wereld van de maan (Artemis) die in de nacht verschijnt. Zijn
tegenstander is de wereld van het zonlicht, dat de dag en het wakkere zintuiglijke bewustzijn te-
voorschijn brengt. Zo is ook Orion een beeld van de bewustzijnstoestand die de Griek wilde over-
winnen. Want de Griek was liever een bedelaar op aarde, de wereld van het zintuiglijk bewustzijn,
dan een koning in het schimmenrijk, de wereld die aan gene zijde van de sluier der zintuigen ligt.
De oude en met name oostelijke- en zuidelijke beschavingen beschouwden het als een ideaal om
in het geestesrijk door te dringen dat zich voorbij de drempel van het dagbewustzijn bevindt.

In tegenstelling hiermee treffen we boven de Dierenriem de gestalten aan die zich positief in-
zetten voor het nieuwe Griekse levens- en bewustzijnsideaal. We kwamen hen al tegen in de mythe
van Perseus en Andromeda. Oostelijk van Perseus staat het sterrenbeeld van de Voerman, waarin
de ster Capella fonkelt. De Voerman is de tegenspeler van Orion: De Voerman boven en Orion on-
der de Stier. We kennen weliswaar geen mythe die hier zonder meer op van toepassing is, maar de
traditionele afbeeldingen geven ons voldoende aanwijzingen voor de opvatting van de mens in de
oudheid over dit hemelgebied.

Op oude sterrenkaarten staat op deze plek een wagen afgebeeld, met daarin een man die één
hand aan de teugels houdt en in de andere arm een geit draagt met haar jongen. Het ideaal van
de dierenfokker in tegenstelling tot de dierenjager (Orion) komt hierin tot uitdrukking. Er wordt
beweerd dat de Grieken in dit sterrenbeeld Erechtheus beleefden, de uitvinder van de quadriga, de
door vier paarden getrokken wagen. Richten wij onze aandacht naar Egypte, dan vinden wij een
opmerkelijke samenhang.

De Egyptenaren brachten de ster Capella in het sterren beeld Voerman in verband met de god-
heid Ptah. De tempels van Ptah - gedeeltelijk voor 5000 v.Chr. gebouwd - waren architectonisch zo
ontworpen, dat hun lengte as wees in de richting waar Capella opkwam. Zo scheen de ster op be-
paalde tijden tot in het binnenste heiligdom van de godheid.

Al in de oudste Egyptische godenleer komt Ptah voor. Hij is degene die ‘de mond opent’, die alle
wezens en dingen hun goddelijke naam toekent. Hij is de schepper van goden, mensen en het
ganse universum. Hij bouwt steden en tempels, evenals de beeldenzuilen der goden en hij richt
hun erediensten in. Zo is hij ook de hoeder van kunst en handwerk. Door hem zien we in de mens
de kracht werken die de beschaving voorwaarts brengt, die de mens inspireert om de materiéle
wereld aan te pakken en met de begrijpende mensengeest te doordringen, die vreugde aan ont-
wikkeling beleeft.

Dit moeten de Grieken eveneens in de Voerman met Capella beleefd hebben, want Erechtheus,
de uitvinder van de guadriga, is een zoon van Hephaestos, de Griekse benaming voor de Egypti-
sche Ptah.

In de Voerman beleven wij een volmaakte tegenstelling met de rondzwervende Orion. Geen be-
tere karakterisering van de sterrenbeelden onder en boven de dierenriem dan deze beide beelden
van Orion en de Voerman, aan weerskanten van de Stier.

In de Voerman ontmoeten wij het onverhulde goddelijke oerbeeld van de tendensen in de men-
sen van het avondland die er toe gevoerd hebben dat het nieuw verworven verstandelijke vermo-
gen, een vermogen dat nog stralend was toen het geboren werd, geleidelijk afgedaald is, via een

19



trapsgewijze ontwikkeling, tot beheersing van de stof en tenslotte tot wat wij nu kennen als mo-
derne techniek.

Vervolgen wij nu onze tocht langs de sterren en beschouwen het beeld van de Tweelingen. We
zien dan hoe de twee fundamentele richtingen die in Orion en de Voerman nog als halfgoden ver-
schijnen, nu in de mens zelf binnen gaan.

Castor en Pollux heten de beide tweelingen, de twee helderste sterren in het sterrenbeeld. Pollux
werd geroemd en geéerd vanwege zijn grote behendigheid met de wapens en zijn dapperheid. En
Castor niet minder vanwege zijn grote talent om paarden te fokken en te temmen. Een wezenlijk
onderscheid tussen beide is echter dat Pollux een onsterfelijke- en Castor een sterfelijke natuur
heeft.

Opvallend is nu dat Pollux aan de hemel onder Castor geplaatst is. Met zijn onsterfelijke wezen
verwijst hij naar het gebied onder de dierenriem waar Cetus, Eridanus, Faétoon en Orion zich op-
houden; gestalten waarin wij de restanten zagen van een wereldopvatting die zijn oorsprong had
in het rechtstreekse schouwen van de goden in de sterrenwerelden. Hierheen neigt het tweeling-
deel in de mens dat nog weet heeft van het onsterfelijke wezen van de mens dat aan de goden
verwant is.

De andere tweeling is daarentegen de mens die door Ptah- Hephaestos (de Voerman) leert om
in de stof af te dalen. Hij is van sterfelijke aard. Als fokker en temmer van paarden is hij aan de
Voerman verwant, die immers de geit met haar jongen op zijn arm draagt.

Het volgende dierenriembeeld is de Kreeft, een sterrenbeeld waarover talloze mythen te vinden
zijn. Zo zou het de kreeft geweest zijn die zich vastbeet in de hiel van Herakles toen hij de Lernei-
sche slang versloeg. Volgens een andere legende is dit sterrenbeeld de ezel die Bacchus eens over
een groot moeras droeg. Dit motief van de ezel komen we herhaaldelijk tegen. In de oudheid be-
leefde men de sterrenhoop die in het midden van dit sterrenbeeld te vinden is - Praesepe - als een
krib waaruit twee ezels vraten. Nog weer andere legenden spreken van een bijenkorf.

In het voorgaande dierenriembeeld, de Tweelingen, werden we geconfronteerd met een innerlij-
ke verdeeldheid in het mensenwezen. Enerzijds kan de mens wereldvreemd worden, steeds meer
wegdromen in een geesteswereld die steeds vager wordt. Anderzijds kan hij zich volledig in de
stoffelijke wereld verliezen. Deze gevaren worden overwonnen door de krachten die men vroeger in
de Kreeft heeft geschouwd. De ezel is het dier dat wijs zijn last draagt, maar zich niet in haast ver-
liest en zich niet laat overweldigen.

Vele legenden die de ezel tot onderwerp hebben versterken deze opvatting.

De eigenlijke voorstelling van de Kreeft echter stamt van de Scarabee die hier oorspronkelijk be-
leefd werd. De scarabee is symbool van de opstandingskracht; om die reden werden de doden in
Egypte scarabee-symbolen in de sarcofaag meegegeven, opdat zij in het dodenrijk van Osiris zou-
den ontwaken.

De scarabeekever heeft de gewoonte om van aarde een bolletje te maken en dit voor zich uit te
schuiven of achter zich aan te trekken. Een beeld dat de hoop uitspreekt om door ononderbroken
arbeid en geestelijke inspanning uit de aarde ooit een zon te maken.

Zo moet men in de oudheid in het hemelgebied van de Kreeft goddelijke krachten hebben be-
leefd die voor de mens, die aan het gevaar bloot stond om gespleten te worden redding beteken-
den. Deze krachten stelden hem in staat om zich met de stoffelijke wereld te verbinden zonder
schade op te lopen; hij hoefde de stoffelijke wereld niet te ontvluchten, want diep in zijn wezen lag
een kern die door alle gevaren heen de goddelijke profetie van opstanding bewaarde.

20



Gaan we vervolgens nog verder naar het oosten, dan ontmoeten we het machtige sterrenbeeld
van de Leeuw ; de Griekse mythologie zag hier de Nemeische Leeuw die door Herakles als eerste
van zijn twaalf werken overwonnen werd. Na de leeuw gedood te hebben, stroopt Herakles zijn
huid af en hangt hem als een mantel om, waarna hij de kop van het vervaarlijke dier als een
machtige helm over zijn hoofd schuift.

Met deze mythe naderen we reeds het deel van de sterrenhemel dat hoofdzakelijk gedurende
de midzomernachten zichtbaar is en in het westen door de gestalte van Herakles wordt beheerst.

We zijn aan een punt gekomen dat ons het beeld van de sterrenhemel als een organisch geheel
laat zien: De winterhemel wordt door Perseus beheerst, waarin de Grieken de vertegenwoordiger
zagen van het nieuwe intellectuele vermogen en van het denken. In de Tweelingen komt deze ont-
wikkeling in een soort crisis, een innerlijke verdeeldheid, die dan in de Kreeft weer geheeld wordt.
Deze heling wordt slechts gewaarborgd door harde arbeid die zich met de materie, de stoffelijke
aardse wereld verbindt.

En dan begint het gevecht met de leeuw; het eerste werk van Herakles. Dit werk heeft een bij-
zonder karakter, het is niet slechts het beeld van een aardse strijd. Immers, de leeuw die daar aan
de hemel staat en door Herakles bedwongen wordt, is geen aardse leeuw. Volgens de legende
sprong deze leeuw van de maan op de aarde. Dit kenmerkt het werk, want het is de worsteling van
de Griekse mens om met de nieuwgeboren vermogens van intellect en denken door te dringen in
het meest innerlijke wezen van natuur en mens.

In vroegere tijden onderging de mens een intensieve voorbereiding wanneer hij de waarheid
over mens en natuur ging leren kennen, de geestelijke achtergrond en oergrond van al het zijn. Dat
was het proces van inwijding. De twaalf werken van Herakles zijn niet anders dan een dergelijke
inwijding, in beeldentaal uitgedrukt, vanzelfsprekend bezien vanuit de Griekse bewustzijnsontwik-
keling. De Leeuw, waarin men het eerste van de werken van Herakles zag, stond voor het betreden
van het pad tot inwijding; de poort naar een innerlijke ontwikkeling die niet meer in het gebied van
het gewone, van het zintuiglijke bewustzijn lag. In alle ontwikkelingen van dien aard speelt de
Leeuw een belangrijke rol; hij is een symbool, een beeld, voor de ervaringen die een mens op een
bepaalde trap van de inwijding opdoet. Daarom kleedt Herakles zich in de huid van het gedode
dier en verschijnt hij in alle daarop volgende fasen van zijn weg hiermee bekleed.

Wanneer de mens nu het pad verlaat van het denken dat aan de zintuigen gebonden is om tot
hogere bewustzijnsvormen op te stijgen; met andere woorden: Wanneer hij de drempel van het
normale dagbewustzijn overschrijdt, dan treden hem onmiddellijk twee tendensen tegemoet, die in
zijn ziel als objectieve geestelijke wezens leven. De leeuwenpoort wordt door monsters belaagd. De
ene tendens treedt tevoorschijn als een gestalte die de mens wil verleiden tot een vlucht uit het he-
den en uit de aardse werkelijkheid, terug naar het verleden en een wereldvreemd geestelijk streven;
de andere tendens verschijnt als een wezen dat hem aan de stoffelijke wereld wil binden en hem er
van wil overtuigen dat dit de enige werkelijkheid is.

In de betekenis van de Griekse sterrenmythologie kunnen we beide wezens aan de hemel terugvin-
den. Onder de Leeuw strekt zich namelijk de Hydra uit, die niet anders is dan de Lerneische Slang,
die Herakles als tweede opdracht overwon. Het is opmerkelijk dat de Hydra volgens de mythe negen
koppen heeft, waarvan er één onsterfelijk is.

Opnieuw ontmoeten wij een wereldvreemd streven naar onsterfelijkheid, een streven dat we in het ge-
bied onder de dierenriem eerder tegenkwamen bij de sterrenbeelden Cetus, Eridanus- Faétoon, Orion en
Pollux.

21



NOORD
/o\ /\e:.gs'lord-

to— i i\eine 7
; N\ Cepheus M. beer Ry
 — ~, \ . \, -

i ~

DOST

SC ZOW)erHcmcl

ic(zow’eh
rond mid Jer?ag\\£

Boven de Leeuw bevindt zich de Grote Beer, die de weg wijst naar de groep van de Draak en de
Kleine Beer; alle omcirkelen zij de hemelpool.

In de beer ontmoeten we het beeld van een wezen dat de mens in de oudheid leerde kennen
wanneer hij de grenzen van het zintuiglijke overschreed en doordrong tot een hogere wereld. Als
beeldspraak was dit tot in de middeleeuwen nog bekend, door Goethe wordt er naar verwezen in
‘Die Geheimnisse'.

De Hydra die naar haar wezen leeft in het golvende water, dat wil zeggen, in een eeuwig wisse-
lend, nooit te vatten element, is een beeld van de wereldvlucht. Zij zou de mens er toe willen verlei-
den om zich in een geestelijke wereld terug te trekken die los staat van de aardse werkelijkheid.

22

wWesT



De Beer staat daarentegen stevig op de aarde en beweegt zich snel en behendig. Hij is te sterk met
de aarde verbonden, zoals zijn gestalte al doet vermoeden.

Mensen die er te zeer naar streven om de geest in de materie te persen en daardoor de geest
vergeten, worden in legenden vaak als beren voorgesteld. Ook de Griekse mythe van de Grote Beer
duidt hier op: Calisto of Helice, de mooie dochter van een Arcadische koning had de aandacht van
de hemelse Zeus getrokken, zijn liefde was voor haar ontvlamd. Door dit aardse schepsel werd het
hoge godenwezen te diep in de aarde omlaag getrokken. Om haar mededingster uit de weg te
ruimen veranderde Hera, de Olympische gemalin van Zeus, Calisto in een beer die door Zeus uit
medelijden tussen de sterren aan de hemel geplaatst werd.

Zo staan er drie dieren aan de poort waar Herakles, vertegenwoordiger van de Griekse mens,
doorheen wil gaan: De Hydra, de Leeuw en de Beer.Hij treedt uit de ontwikkeling van het intellect
tevoorschijn, een ontwikkeling die werd aangeduid in het voorafgaande deel van de dierenriem en
de sterrenbeelden die daar om heen staan. Nu wil hij voort gaan tot het bewustzijn van de eigen-
lijke geestelijke wereld, die scheppend - niet negerend - tot in de aardse werkelijkheid binnenreikt.

Met de Leeuw en de sterrenbeelden die hem omringen zijn we aan de poort naar de zomerhe-
mel gekomen. In de zomer domineert Hercules het beeld aan de hemel (bijvoorbeeld begin augus-
tus tussen 21.00u en 23.00u). De gestalte van Hercules behoort tot de oudste overleveringen van
de mensheid.

Algemeen wordt aangenomen dat de volkeren van het Mesopotamische cultuurgebied hier de
god Mardoek beleefden, die het drakerige monster Tiamat versloeg. Zelfs de machtigste goden
stonden machteloos tegenover dit monster dat hun schepping bedreigde.

De Feniciérs zagen de god Melkart in dit hemelgebied. Melkart is evenwel dezelfde als Hercules,
wat in vroegchristelijke tijden nog bekend was: Bisschop Clemens spreekt van het graf van Hercu-
les in Tyrus, dat deel uitmaakte van het vroegere Fenicische rijk. Ook Josephus bericht uit een bron,
van Menandros te Ephese, dat Hieram van Tyrus het ritueel van ‘het ontwaken van Hercules' zou
hebben ingevoerd; een ceremonie die gevierd zou zijn in de maand januari, omdat de zon zich dan
bevindt in het deel van de hemel dat door Hercules wordt gedomineerd (hetzelfde deel van de he-
mel dus dat in de zomernachten zichtbaar is). Het is mogelijk dat bij dit ritueel een beeld van Mel-
kart- Hercules werd verbrand, waarna een soort opstanding van de god werd gevierd.

Dergelijke sporen treffen we ook in Tarsus aan, waar Hercules werd vereenzelvigd met de god
Sandon.

Er bestaan Romeinse munten waarop een gestalte staat afgebeeld, gewapend met pijl en pijlko-
ker, vaak in het bezit van een bijl, die staat op een gehoornde leeuw. Hij wordt omsloten door een
driehoek die deel uitmaakt van een pyramide-achtige opbouw die rust op een basis in de vorm van
een kubus, ‘pyra’ [Ziggoerat?] genaamd. Van de top van de pyramide vliegt een adelaar op die de
onsterfelijke ziel verbeeldt. Verwezen wordt naar de dood van Herakles op de brandstapel die hij
zelf oprichtte.

Op oude sterrenkaarten wordt de gestalte van Herakles knielend afgebeeld, waarbij hij met één
voet op de draak staat die zich om de hemelpoort slingert. Boven zijn hoofd kronkelt de slang, die
gedragen wordt door Ophiuchus, de Slangendrager. In de rechterhand draagt Hercules een knots
en in zijn linker worden vaak de gouden appelen der Hesperiden afgebeeld. Zijn plaats aan de he-
mel is opmerkelijk: hij staat in een vrijwel rechte lijn die het sterrenbeeld Schorpioen met de he-
melpool verbindt. Het moet ons duidelijk zijn dat de Hercules die aan de hemel verschijnt reeds is
heengegaan door de dood op de zelfgebouwde brandstapel. De mythe leert ons dat zijn onsterfe-
lijk lichaam door Zeus aan de sterrenhemel werd geplaatst, onmiddellijk nadat zijn aardse lichaam

23



door de vlammen was verteerd. Vandaar dat hij boven de Schorpioen staat, het beeld van de dood.

Wenden we ons tot de hemel westelijk van Hercules, dan staan daar de beelden die zijn aardse
loopbaan weergeven, terwijl de hemel oostelijk van hem de beelden toont van zijn opgang tot de
Olympische wereld en zijn verdere lotgevallen daar.

Naar het westen is daar allereerst de Leeuw, waarin de Nemeische Leeuw gezien moet worden,
zoals wij eerder aangaven: door Hercules verslagen, waarna deze de huid afstroopt om er zich in te
hullen, voordat hij er op uit trekt om de overige werken te verrichten.

Tevens vinden we daar het langgerekte sterrenbeeld van de Hydra, beeld van het tweede werk
van Herakles: de vernietiging van de Lerneische Slang. Nadat de hemelruimte door het knevelen
van de slang is vrijgekomen, verschijnt het sterrenbeeld van de Maagd. Omtrent de Griekse mytho-
logie van dit sterrenbeeld hebben we geen absolute zekerheid. Naar het schijnt zagen de Grieken
hier Ceres, godin van de vruchtbaarheid en het onuitputtelijke leven der natuur. Uit Egyptische tra-
ditie en sterrenkaarten blijkt dat de godin Isis in dit hemelgebied beleefd werd.

We kunnen ons dus voorstellen dat voor de Grieken dit het heilige oord was waar het leven ge-
zocht moest worden dat de kosmos doorstroomt, het verborgen oord van de Isis- Aphrodite-krach-
ten.

Eén van de opgaven van Hercules is dit gebied, dat volledig in de nacht van het bewustzijn ligt,
binnen te gaan. Deze opgave komt tot uitdrukking in het verwerven van de appels der Hesperiden,
waarbij Hercules de krachten ontmoet die in de gestalte van Atlas het heelal moeten dragen. De
held treedt binnen in het gebied van Isis, die spreekt:

'Ik ben Al, dat was, dat is en dat zijn zal. Geen sterveling lichtte ooit mijn sluier op"

Het is het rijk van het Leven, waar een sterfelijk wezen niet kan binnengaan en de mythe vertelt
dan ook dat Hercules niet zelf de Tuin der Hesperiden kon betreden, maar dat Atlas de appels voor
hem moest halen. Deze dingen kunnen in het sterrenbeeld Maagd worden gezien.

We hebben nu een sprong gemaakt van de eerste twee werken naar de laatste twee werken van

Hercules; we kunnen ons afvragen waarom dit zo is.
Het is mogelijk om de twaalf werken van Hercules weerspiegeld te vinden in de doorgang door de
sterrenbeelden van de dierenriem. Zij vangen aan bij de Leeuw, waarbij dan vooreerst de beelden
Maagd, Weegschaal en Schorpioen buiten beschouwing worden gelaten (waarschijnlijk als die hei-
lige oorden die voor de leerling op het pad van bewustwording nog ontoegankelijk waren en pas
aan het eind van zijn weg, bij zijn terugkeer doorschouwd konden worden..).

Op de Maagd volgt het sterrenbeeld van de Weegschaal, waarbij geen verwijzing is naar de He-
rakles-mythe, waarschijnlijk omdat dit beeld door de Grieken nog niet als een afzonderlijk sterren-
beeld werd beleefd. De sterren van de Weegschaal werden deels bij de scharen van de Schorpioen
gerekend.

Zo komen we zonder meer tot de Schorpioen, beeld van de dood, waarin het laatste van de
twaalf grote werken van Hercules verborgen ligt, de afdaling in de hellewereld, het schimmenrijk.
Op deze tocht overwint hij de vervaarlijke hellehond Cerberus, die drie koppen heeft. Op sommige
afbeeldingen houdt hij het beest ook werkelijk in de linkerhand.

Westelijk van Hercules kunnen we zo de eerste twee en de laatste twee van de werken verbeeld
zien. Op wonderbaarlijke wijze heeft de sterrenmythe de gebeurtenissen in de posities aan de he-
mel verweven.

24



De Schorpioen, oord van de dood, wordt door Hercules bedwongen, nadat hij wist door te drin-
gen tot het gebied van het maagdelijk kosmische leven in het sterrenbeeld Maagd. Tevens is de
Schorpioen echter het beeld van het doodsdrama van Herakles als aards mens. Maar doordat hij
Hades, het dodenrijk, bedwongen had, kon hij bij zijn eigen dood naar de hemel opstijgen. Zo werd
daadwerkelijk juist ‘geschouwd’ hoe het sterrenbeeld van Herakles boven de Schorpioen staat, hier
als het ware uit opstijgt.

Op de Schorpioen volgt de Boogschutter. Hier moeten we uitzien naar Hercules die na zijn dood
de godenwereld betreden heeft. De samenhang is echter niet zo eenvoudig. Op oude sterrenkaar-
ten wordt de Schutter als Kentaur afgebeeld.

Op bijzondere wijze is het geslacht van de Kentaurs met Hercules verbonden. De wijze Kentaur-
vorst Cheiron was de leraar van Hercules. Door een ongelukkig toeval doodde Hercules later zijn
grijze leraar, toen hij er op uit trok om het Erymanthische everzwijn te bedwingen. Hij doodde
Cheiron met één van de pijlen die hij had gedoopt in het vergiftigde bloed van de Lerneische Slang.
Zo had hij een schuld op zich geladen die bij zijn dood op hem terug sloeg en de eigenlijke oorzaak
van zijn dood werd. Want toen Hercules eens met zijn gemalin Deineira aan de rivier de Euenus
kwam, verzocht hij de kentaur Nessus die daar woonde, om zijn vrouw op de rug over te dragen.
Omdat Nessus hierbij probeerde om Deineira te ontvoeren, schoot Hercules op hem met een van
zijn giftige pijlen. De gewonde kentaur, die wist dat hij sterven ging, zon op wraak; hij gaf Deineira,
die niets vermoedde, een gewaad dat gedrenkt was in het bloed dat uit zijn wond stroomde. Hij
ried haar om het Hercules te schenken wanneer zij meende dat zijn liefde voor haar afnam. Zo zou
zij dan zijn liefde kunnen behouden.

Het moment kwam dat Hercules de schone lole als gevangene van een van zijn krijgstochten
mee naar huis bracht. Deineira vreesde een mededingster in deze slavin en zij achtte de tijd geko-
men om het geschenk van de stervende Nessus te gebruiken. Zij zond het gewaad haar echtgenoot
als feestkleed tegemoet. De held had het kleed nog niet omgedaan of een brandend vuur trok door
zijn leden heen, het vrat zich in zijn lichaam en hij voelde onder helse pijnen zijn einde naderen.

Met zijn laatste krachten wierp hij een geweldige houtstapel op die hij besteeg en beval aan te
steken. Zijn lichaam was nauwelijks door de viammen gegrepen, of de omstanders zagen hoe het
onsterfelijke wezen van de held naar de Olympus omhoog werd gedragen. - Het gif van de Hydra,
in wiens bloed Herakles zijn pijlen gedoopt had, keerde zich tenslotte tegen hem. Het kwam terug
via de omweg van het kentaurgeslacht, waaraan hij een schuld had door de onopzettelijke dood
van Cheiron.

Op wonderbare wijze komt in dit beeld tot uitdrukking hoe de machten die de mens in het in-
nerlijk van zijn ziel niet geheel overwint, zich van buiten af tegen hem keren. Zij loeren op een ge-
legenheid om hem te verwonden wanneer hij een zwakheid toont.

De Hydra was een van de dieren die Hercules op het pad van zijn ziele-ontwikkeling niet geheel
had overwonnen. Immers, hij doopte zijn pijlen in het giftige bloed. Het bloed dat voort stroomt
door de generaties wordt tot vijand van de vrije mens, als hij dit bloed niet loutert.

Aan de zuidelijke hemel - weliswaar onzichtbaar voor onze noordelijke breedten - staat onder
de Hydra het sterrenbeeld van de Kentaur. Trekken wij een denkbeeldige lijn van deze Kentaur, die
in de Griekse mythologie blijkbaar als Cheiron beleefd werd, door de Schorpioen heen, dan komen
we aan het sterrenbeeld van de Boogschutter, het beeld van de andere kentaur. Hierin ligt op ge-

25



heimzinnige wijze een innerlijke samenhang verborgen: het noodlot van Herakles voert tegen de
achtergrond van de combinatie Hydra-Kentaur tot de angel van de Schorpioen. Nu staat er echter
aan de andere zijde, in de vorm van de Schutter, nog een kentaur. Wat zegt ons deze hemelmythe?
Zij vertelt ons van het zieleleven na de dood. De ziel gaat dan eerst door een gebied waar zij in ze-
kere zin over zichzelf recht spreekt. In een terugblik van dood tot geboorte beleeft zij haar aardele-
ven dan en beoordeelt het vanuit een geestelijk-moreel standpunt.

Aan zichzelf beleeft de ziel dan wat zij gedurende het aardeleven anderen aandeed, zowel het
levens- bevorderlijke, als ook het vernietigende. En zo ziet de Hercules-ziel zichzelf na de dood als
kentaur en moet doormaken wat zij op aarde de kentaur heeft aangedaan. Dit zijn belevingen die
verborgen liggen in de mythe van de Boogschutter; in de Griekse sterrenmythologie ontmoeten we
daarom het merkwaardige feit dat het sterrenbeeld Hercules ook wel eens '‘Nessus’ genoemd
wordt.

Verder naar het oosten in dit gebied van de sterrenhemel komen we het sterrenbeeld Steenbok
tegen. In het oude Griekenland werd dit beeld als ‘de poort tot de goden’ beleefd, waar de men-
senziel na de dood door heen moest gaan om tot hogere bestaanssferen op te stijgen. Hier treffen
we de kosmische sfeer aan waar de ziel van Herakles binnenging nadat zij door het oord van in-
nerlijke loutering - Kentaur-Schutter - was heengegaan. Hier zien we hoe deze ziel zich voor zijn
zonnevlucht toerust; ook de overige sterrenbeelden die wij hier aantreffen, duiden op het element
van lucht en licht: Boven de Steenbok staat de Adelaar - in de Griekse mythologie de adelaar van
Zeus - en het sterrenbeeld de Zwaan. Verschillende overleveringen maken er gewag van dat Orp-
heus - de grote muzikale magiér - na zijn dood in deze hemelzwaan veranderd werd.

Naar de oostelijke horizon toe ontmoeten we tenslotte het sterrenbeeld van de Waterman. In de

Griekse mythologie werd de Waterman als Ganymedes beleefd, de kelkendrager van de Olympi-
sche goden, die hen verjongende nectar als drank ronddiende. De mythe vertelt dat Hebe, godin
der eeuwige jeugd, tafelschenkster van de goden was, voordat Zeus Ganymedes in de gestalte van
een adelaar naar de Olympus droeg. Ook Hebe is verwant aan de Waterman, de imaginatie van het
hemelse levenswater.
De Herakles-mythe vervolgt dat de held, nadat hij tot de goden was opgestegen, na zijn dood door
hen als een gelijke feestelijk ontvangen werd; Hebe werd hem tot vrouw gegeven. In dit beeld
wordt op wonderschone wijze beschreven hoe Herakles voortgaat tot aan de Waterman, het ster-
renbeeld van Hebe-Ganymedes, de geestelijke bron van het eeuwige, verjongende en vernieuwen-
de hemelwater - de goddelijke nectar.

Hercules, die de dood overwonnen heeft en tot de eeuwige goden is opgestegen, staat aan de
hemel als het machtige sterrenbeeld van gelijke naam. Zijn linkervoet zet hij op de kop van de He-
meldraak en boven zijn hoofd kronkelt de Slang die door Ophiuchus, de Slangendrager, wordt vast-
gehouden. Links van Hercules, in de richting van de Zwaan, staat de Lier en rechts van hem zien
we de Kroon. Al deze sterrenbeelden geven op wonderbaarlijke wijze het wezen van Hercules weer,
die aan de hemel vereeuwigd werd. De draak onder zijn voeten, die door hem in het gebied van het
ondermenselijke wordt gehouden, slingert zich rondom de Poolster. De Poolster is tegenwoordig
een ster aan het staarteinde van de Kleine Beer, maar ca. 2000-3000 jaar voor Christus geboorte
lag de hemelpool in de buurt van het staarteinde van de Draak.

De Draak was een imaginatie van de krachten die in het universum de rotatie van de sterrenhemel
voltrokken en daardoor ook de dag en de nacht verwekten. Voor de beleving van de Grieken waren

26



het krachten die het stoffelijk universum en alles wat daarin leeft en bestaat, in hun macht hiel-
den.

De oude Egyptenaren zagen Tyfoon in dit sterrenbeeld van de Draak. Tyfoon was de doder van
Osiris, zijn broer. Dit kan ons helpen een indruk te vormen van het wezen van deze machten, die de
mens in de oudheid in de Hemeldraak beleefde, die door Hercules in het ondermenselijke gebied
gehouden worden. Dit gebaar van Hercules roept de herinnering op aan de aartsengel Michaél en
aan St. Joris (St. George) met de draak.

De Draak behoort tevens tot de groep van de Grote en de Kleine Beer, sterrenbeelden die een
zekere aarde- zwaarte tot uitdrukking brengen (zie blz.26 *).

Van geheel andere aard is de Slang die boven het hoofd van Hercules kronkelt. Deze Slang
wordt vastgehouden door de Slangendrager, die in de Griekse mythologie als de gestalte van de
grote genezer Aesculaap werd geschouwd. Aesculaap was een zoon van Apollo en leerling van de
wijze kentaur Cheiron. Hij beschikte over grote genezende krachten en bracht zelfs mensen die al
aan de dood waren toevertrouwd tot het leven terug.

Zo gebeurde het dat er geen zielen meer afdaalden in het rijk van de schimmenkoning. De god
van de onderwereld Hades, beklaagde zich hierover bij Zeus, waarop Zeus Aesculaap vernietigde.
Zo ervoeren de Grieken in Aesculaap-Ophiuchus, de Slangendrager, een geestesmacht die 'het ge-
heim van de slang’ bezat: hoe de oude huid af te werpen en zich daardoor steeds weer te verjon-
gen. Deze kracht overwon de dood echter op een onrechtmatige manier, want zij streefde naar het
zelfzuchtige ideaal van eeuwige jeugd in lichamelijke zin, waardoor de geest- geboorte door de
dood heen - die de ontwikkeling van de mens dient - ontkend werd.

Hercules overwint dit gevaar en wel door zijn eigen dood in de sfeer van de Schorpioen, waaruit
de Slang oprijst.

Zo staat Hercules aan de hemel als een strijder tussen twee wereldmachten: in de Slang is de
Hydra met haar onsterfelijke kop opgestaan, die de mens in een verleden wil vasthouden toen hij
de duistere aarde nog niet betreden had, waar ziekte en dood heersen.

Ziekte en dood zijn ontstaan door de val van het mensengeslacht uit het Paradijs. Zij zijn ge-
worden tot de grote regelaars van het lot, die de mens in staat stellen voort te gaan in een toe-
komstgerichte ontwikkeling. (De Hydra - beeld van de Lerneische Slang - en de Slang die door de
Slangendrager vastgehouden wordt, staan met elkaar in verband. Ongeveer 3000 jaar voor Chris-
tus geboorte liep de hemelevenaar door het langgerekte sterrenbeeld van de Hydra en dan verder
tussen de sterren van de Slang van Ophiuchus door. Zo was de Hydra-slang toen met de hemele-
venaar verbonden in het gebied van de herfstevening, terwijl de Draak de hemelpool beheerste.

In de Draak bestrijdt Hercules de macht in het universum die als Tyfoon, een aan de goden vij-
andige macht, de mens in het koude, geestloze denken zou willen trekken, in een versplinterende
aardgebondenheid.

Ook de beide beelden van Kroon en Lier zijn hier op de juiste plaats. De Kroon staat aan de rech-
terzijde, westelijk van Hercules. In die richting vonden we de sterrenbeelden die zijn strijd op aarde
verbeelden. De held die tenslotte de strijd tegen Draak en Slang beslist, wordt uitgebeeld met het
teken van de heerser en de overwinnaar, met de kroon of ook wel: de krans. De Hercules, evenwel,
die tot de goden opstijgt als hun gelijke, verwerft de lier, symbool van de eeuwige sterrenharmo-
nieén. In de mythologie wordt de lier beleefd als het instrument van Apollo, dat hij aan Orpheus
schonk.

27



Na de dood van zijn gemalin Euridice daalt Orpheus af in het schimmenrijk; hij blijkt in staat te
zijn om met de magische sterrenklanken, die hij aan zijn snaren ontlokt, zelfs het duistere gemoed
van Hades te bewegen.

Zo is daadwerkelijk in de sterrenmythen van de Griekse tijd een schildering te beleven die met
verbazende consequentheid wordt volgehouden. Hierin wordt zichtbaar hoe een oude cultuur in de
sterrenhemel nog een uitdrukking kon beleven van gebeurtenissen waarin goden en mensen sa-
menwerkten. Aan de winterhemel verschijnt een mensheid die door goddelijke impulsen ontsto-
ken, haar weg zoekt naar een kennis van wereld en leven die in gedachten te vatten is; een wereld
en leven waar deze mensheid midden in geplaatst is. Door deze weg te volgen, die van alle kanten
door gevaren bedreigd wordt, komt zij aan een poort waar het denken alleen geen antwoorden
meer geven kan op de vragen van het bestaan. Daar moet de mens afdalen in de aanvankelijk
duistere wereld van zijn eigen gevoels- en wilsleven ( de zomer sterrenhemel ). Door een moeiza-
me strijd, die hij in wezen met zichzelf voert, moet hij zich een weg banen naar het onbewuste we-
ten. En slechts als het onbewuste tot bewustzijnszekerheid opstijgt, kan de mens doordringen tot
inzicht in het wezen van leven en dood, tot dat wat deze werkelijk zijn. Dan beleeft hij de inwijding
in de geestgeheimen van het mensen- en het wereldbestaan.

Inderdaad vernemen we in de Hercules-mythe dat de held voorafgaand aan zijn laatste daad,
voordat hij in het schimmenrijk, in het geheim van de dood doordringt, ingewijd werd in de
Eleusinische mysterién.

Wat de Grieken aan de sterrenhemel waarnamen, komt het best tot uitdrukking in de mythe die
samenhangt met het sterrenbeeld van de Vissen, de verbindende schakel tussen winter- en zo-
merhemel. Eens werden Venus en Cupido vervolgd door het monster Tyfoon, dat ook Osiris gedood
had. Om hen te redden werden zij in Vissen veranderd. Dit zijn de beide vissen van het gelijknami-
ge sterrenbeeld.

Venus en Cupido zijn echter in zeker opzicht dezelfde godheden die door de Egyptenaren ge-
kend en beleefd werden als Isis en Horus. Isis is de godin die moest doormaken hoe haar goddelij-
ke echtgenoot Osiris gedood werd en in stukken gehakt. Volgens de legende verzamelde Isis de
delen van haar echtgenoot, die door de machten van de duisternis over de aarde verstrooid waren
en begroef deze op verschillende plaatsen. Op die plekken werden later tempels gebouwd.

Op beeldende wijze vertelt de mythe ons hoe het stralende zonneleven van directe geestelijke
ervaring - Osiris - teruggetrokken werd in de verborgenheid van de oude tempelplaatsen en daar
gehoed werd, terwijl de buitenwereld steeds meer in duisternis verzonk en het bestaan van de go-
den vergat. Vanaf een zeker tijdstip kon de mensheid de objectieve geestelijke wereld niet langer
kennen; slechts enkelen konden nog, na een zorgvuldige voorbereiding, op bepaalde momenten en
onder bepaalde omstandigheden binnen het tempelbereik de godheid schouwen.

In de Griekse legende vernemen we dat ook Venus (Isis) en Cupido (Horus) door de machten
der duisternis vervolgd werden. Om hen te redden werden zij toen aan de sterrenhemel geplaatst
en wel in het gebied van de Vissen, het sterrenbeeld dat de dierenriem als een gesp aaneen sluit.
In deze legende ligt een diepe waarheid verborgen. Zoals Osiris werd neergelaten in het tempel-
graf van de aarde, zo werd Isis in het graf van de sterrenwereld verhuld. Waar Osiris het levende
zijn is van de eigenlijke godenwereld, daar is Isis de 'ziel’, waarin zijn leven zich spiegelt en zichzelf
beleeft. Zij is de goddelijke wijsheid, die in het wezen binnenstroomt van de mens die zich voor

28



haar openstelt. Maar ook haar wezen wordt niet langer verstaan door de mensheid, die steeds die-
per in het materiéle bestaan is gezonken.

Isis, de goddelijke wijsheid, trok zich terug in de geheimen van de sterrenwereld en met zich
nam zij de geheimen van het ontstaan der kosmische werelden, van beweging en ritme der sterren
mee. Slechts zo kon zij de waarneming van de scheppende samenhangen tussen aarde en ster-
renwereld - zoals deze waarneming in oude tempels nog verzorgd werd - voor een latere tijd be-
hoeden. Maar daarna greep dan ook de donkere hand van de duisternismachten in; er ontstond
een sterrenwetenschap die het leven in de kosmos niet meer kon waarnemen en enkel nog dode
mechanismen kon zien waar men vroeger een kosmos schouwde die door goden was voortge-
bracht.

Ook Isis werd in een graf gelegd, het graf van een kosmologie die enkel in mechanische model-
len kan denken.

De Griekse legende kende en voorzag deze ontwikkeling. Maar zij wist ook dat Venus-Isis
slechts gedurende een bepaalde tijd betoverd zou blijven, tot het moment waarop Horus, haar
zoon, tot man gerijpt is en de dood van zijn vader zal wreken. Daarin leeft de hoop dat er een tijd
zal komen waarin de mensheid opnieuw scheppende goddelijke wijsheid in de kosmos zal gaan
beleven. Isis zal dan uit haar graf opstaan en het licht van haar kosmische wijsheid zal over de
godheid stralen die uit het aardegraf herrezen is en zichzelf in de harten van de mensen wil laten
ontwaken.

De poging die het voorliggende werk behelst, is een bijdrage te leveren - zij het ook nog zwak
en onvolmaakt - aan de opstanding van Isis uit haar sterrengraf. De tijd is gekomen waarin de eer-
ste pogingen hiertoe gedaan kunnen en moeten worden. Wij ontkennen geenszins dat de macht
van de duisternis nog groot is, maar als deze macht geen toegang heeft tot de harten van zij het
ook maar enkele mensen, dan zal het grote werk een aanvang kunnen nemen.

29



Isis - Sophia

Des Gottes Weisheit

Sie hat Lucifer getotet

Und auf den weltenkraften Schwingen

Durch die Raumesweiten {:ortgetragen

Christus Wollen

Im Menschen wirksam

Sie wird Lucifer entreissen

Und auf des Geisteswissens Booten

lm MCI’]SC}‘ICI’ISCC en auFerwecken

Isis -~ Sophia

Des Gottes Weisheit

Rudolf Steiner

Kerstmis 1920

30



HOOFDSTUK 11

DE GEESTELIJKE AFSTAMMINGSLEER
VAN DE DIERENRIEM

In het voorafgaande hoofdstuk werd een mogelijke samenvatting gegeven van de sterrenmytholo-
gie in de oudheid; dit om aan te tonen dat de sterrenwereld toen nog vanuit de ziel werd waarge-
nomen.

Vervolgens zal een poging gedaan worden om gezichtspunten te vinden die de weg zouden kunnen
wijzen naar een nieuwe sterrenwijsheid, die voor het moderne bewustzijn toegankelijk is. Want één
ding is zeker, dat een vroegere aanschouwing die op heel andere vormen van leven en bewustzijn
gebouwd werd, niet als zodanig kan worden overgenomen in deze tijd.

Wij zouden een sterrenmythologie willen funderen die aansluit bij de tijd. Mythologie is echter

niet het resultaat van menselijke fantasie. Veeleer dient mythologie gezien te worden als een geéi-
gend middel om feiten te beschrijven die niet tot de fysieke wereld behoren en daarom moeilijk in
een taal te beschrijven zijn die het leven dient dat slechts met zintuiglijke werkelijkheid rekent.
Wij beseffen dat velen die in de huidige opvattingen zijn opgegroeid, een dergelijke inleiding mak-
kelijk kunnen opvatten als het bewijs van een beneveld brein. Voor deze mensen is het moeilijk, zo
niet onmogelijk, om te aanvaarden dat het zichtbare heelal samenhangt met geestelijke en godde-
lijke wezens. Dit heelal bestaat immers uit stoffelijke bollen die zich volgens berekenbare wetma-
tigheden bewegen en samen een mathematisch overzichtelijk mechanisme vormen, zo beweert
het moderne denken. Hier valt slechts tegen in te brengen dat deze schijnbaar zo waterdichte we-
reld der moderne astronomie door de uitkomsten van recente onderzoekingen toch flink aan het
wankelen is gebracht (deze tekst werd in 1950 geschreven). Zo wordt bijvoorbeeld het meten van
afstanden in lichtjaren, gedurende lange tijd met dogmatische ijver uitgedragen, nu door een aan-
tal astronomen in haar juistheid betwijfeld...

Vanuit een kentheoretisch standpunt kan er geen twijfel meer bestaan dat de huidige astrono-
mie de kosmos slechts met het instrument van het abstracte verstand waarneemt. De mens heeft
zich dit instrument weliswaar met de grootste moeite eigen gemaakt, maar de wereld kan hiermee
slechts door de ontoereikende en eenzijdige bril bekeken worden die deze abstractie de mens op-
zet.

Vanuit het standpunt van een kenproces dat de grenzen van het verstand methodisch over-
schrijdt, kan de moderne astronomie niet volhouden dat zij een objectieve wereld waarneemt. Zij
neemt het beeld van de wereld waar zoals dit door het begrensde raamwerk van de middelen die
dienen om kennis te verwerven, bepaald wordt.

De werkelijke waarde van een dergelijke wereldbeschouwing ligt niet in het gebied van het on-
derzoek naar waarheid en werkelijkheid, maar dient de emancipatie van de menselijke geest en de
zelfopvoeding. De huidige wereldbeschouwing van de natuurwetenschappen kan in dit opzicht niet
als bron van uiteindelijke waarheid gezien worden, maar slechts als een fase in het kenproces.
Hetgeen betekent dat de mensheid, indien zij in beweging wil blijven, onder ogen moet zien dat
nog andere middelen en methoden noodzakelijk zijn om kennis te verwerven. Alleen zo kan de
mensheid vooruit komen op de weg die tot waarheid voert.

Een van de eersten die een stap deed om tot nieuwe verruimde methoden te komen in het

3]



kenproces, is Goethe; door Rudolf Steiner is zijn werk verder gevoerd. Dit kenproces berust op de
ontwikkeling van zintuigorganen die in de mens latent aanwezig zijn; het zou de wereld in een
omvattend beeld zichtbaar kunnen maken. Daarbij wordt op geen enkele manier de kennisdiscipli-
ne verloochend die door de moderne natuurwetenschap als grondslag wordt genomen.

Op deze basis werden de gezichtspunten gewonnen die nu beschreven zullen worden. Naar
hun wezen zijn zij ontsproten aan de kennisdiscipline zoals deze door Rudolf Steiner in zijn boek
‘De Wetenschap van de Geheimen der Ziel’ GA 13 ontwikkeld werd. Het is niet de opgave van dit
boek om het kenproces dat in ‘De Wetenschap’ uitgebreid beschreven wordt, hier uiteen te zetten.
Maar het verdient nadruk, dat deze methode in de plaats van de grenzen die het abstracte ver-
stand aan het kenbare oplegt, de alomvattende mogelijkheden van het menselijk kenvermogen
stelt. Vanuit deze bron worden in het genoemde boek de grote feiten beschreven die de ontwikke-
ling begeleiden van de kosmos waarin wij leven.

Uitgangspunt is daarbij een gegeven dat ook door enkele bekende astronomen tegenwoordig
overwogen wordt. Deze houden het voor mogelijk dat het heelal ontstaan zou zijn uit een objectief
gedachtewezen van kosmische aard. Het is met name de mathematische wetmatigheid waarvan
het ganse heelal doortrokken is, die de moderne astronoom dwingt tot de erkenning dat deze ma-
thematische ordening - een gedachteprincipe dus - eerst aanwezig moet zijn geweest, voordat dit
heelal kon ontstaan.

Weliswaar is het nog een lange weg om te komen van een abstracte, volgens mathematische
principes geordende gedachtekosmos, tot een kosmos van goddelijk-geestelijke wezens zoals door
Rudolf Steiner beschreven wordt.

Deze geeft in zijn boeken aan hoe oorspronkelijk een dergelijke wereld van goddelijk-geestelij-
ke wezens bestaan heeft; wevend vanuit hun ‘ziele- en geestsubstantie’ hebben deze wezens de
basis voor het huidige universum geinitieerd. Deze ‘zielesubstantie’ heeft zich vervolgens geéman-
cipeerd en werd tenslotte een stoffelijk heelal door zich steeds verder van haar oorsprong te ver-
wijderen. Dat de stoffelijke kosmos een universum is dat zich van zijn oorsprong heeft geémanci-
peerd, is duidelijk doordat dit heelal niet de onbelemmerde vrijheid van handeling en besluitname
kent die aan een wereld van goddelijk-geestelijke aard toegekend moet worden.

De kosmos waarin wij leven draagt weliswaar nog het stempel van een intelligentie die zich
onder andere in het mathematische uitdrukt, maar de bewegingen van de sterrenwereld zijn - in
ieder geval tot op grote hoogte - berekenbaar. We moeten daarom spreken van een emancipatie in
fasen, als het ontwikkelingsprincipe van deze kosmos. Waarom dan heeft de kosmos zich van zijn
oorsprong verwijderd? Deze vraag is niet speculatief te beantwoorden; dan zouden we immers op-
nieuw vervallen in een ontoereikende abstracte kortzichtigheid van het denken. Deze vraag kan
slechts beantwoord worden, indien wij er in slagen om de 'biografie’ van de kosmos langs andere
wegen tot ons te laten spreken dan door het combinerende verstand.

In de volgende hoofdstukken worden op vrije wijze de resultaten verwerkt van het geesteson-
derzoek dat Rudolf Steiner in zijn werk ‘De Wetenschap van de Geheimen der Ziel weergegeven
heeft. Er is van afgezien om doorlopend te verwijzen naar uitspraken die door Rudolf Steiner in dit
boek gedaan zijn; dat zou makkelijk in een dogmatiek hebben kunnen ontaarden.

De geesteswetenschap onderkent drie grote fasen van kosmische ontwikkeling die zich in een
vierde, de tegenwoordige ontwikkelingstrap van het Universum samenvoegen, zich hierin afdruk-
ken.

32



Aanvankelijk bestaat er slechts een wereld van goddelijk- geestelijke intelligente wezens. Uit

deze wereld die slechts in zuiver kosmisch-geestelijke en ziele-dimensies zijn bestaan heeft, maakt
zich zuivere existentie vrij, die door een zichzelf verheffend proces van vrijmaking de grondslag van
het fysieke bestaan vormt, die de afdruk van de oorspronkelijke intelligentie duidelijk zichtbaar in
zich draagt. In deze eerste kosmos van zuivere existentie komt echter nog geen leven voor.
Als mens kunnen wij - om een vergelijk te maken - een gedachte, een idee hebben, maar hierdoor
hoeft in onze omgeving niets te veranderen. De situatie verandert echter ingrijpend wanneer de
idee beweging tevoorschijn roept. Dan volgt een uiteenzetting van de idee met datgene wat neigt
tot onbeweeglijkheid. In welke hoedanigheid dan ook komt leven zo tot stand, doordat wat onbe-
weeglijk wil blijven verandert middels een proces dat zich in de tijd afspeelt. Dit kan als de tweede
fase van kosmische ontwikkeling onderkend worden.

Het evolutie-begrip omvat al hetgeen wat in het levensproces door de idee, door de geestelijke
intelligentie, gegrepen wordt en iets ingeprent krijgt van de aard van de goddelijke intelligentie. In
het geschapene moet een vonk van het goddelijke bewustzijn zelve ontwaken, anders zou het
slechts een schaduwbeeld blijven, dat nooit zelfstandigheid zou verwerven. Dit betekent dat er in
het 'ding’ bewustzijn moet ontstaan, het moet zichzelf gaan beleven als een afgescheiden wezen,
dat tot op zekere hoogte waarneemt wat zich in en om hem heen afspeelt. - Geesteswetenschap
onderkent dit als een derde graad van kosmische ontwikkeling.

Zo zijn er drie fasen in de ontwikkeling van de kosmos:

1. Zijn, geboren uit Goden-Zijn

2. Leven

3. Bewustzijn

waarbij steeds de volgende fase opneemt en aanpast wat in de voorgaande fase ontwikkeld

werd. Zo zal bijvoorbeeld Leven moeten aanvatten en omzetten wat als Zijn voorafging en als zo-
danig tot aanzijn is gekomen. Voorts moet het Zijn dat met Leven doordrongen is in de derde fase
tot Bewustzijn ontwaken. We kunnen hierin een zichzelf bevrijdende ontwikkeling waarnemen.
Toch is met de drie beschreven stappen nog niet het moment bereikt waar het tot bewustzijn ont-
waakte 'ding’ zijn bestaan en zijn beleven op zichzelf betrekt als een wezen dat zich van zijn onaf-
hankelijkheid bewust is. Het zelfbewustzijn moet nog ontwaken. Dan kan het ‘ding’ zich als een 1k
tegenover de wereld plaatsen. Zo wordt het in de omstandigheden gebracht om het eigen wezen te
confronteren met de goddelijke intelligentie en dat wat deze intelligentie als schepping voortge-
bracht heeft. Een dergelijk wezen kan in vrijheid besluiten of het wil erkennen wat de oorspronke-
lijke wereld van goddelijke intelligentie is en nastreeft, of het zich met deze wereld vereenzelvigen
wil of in de afgrond van het niet-Zijn, van het Niets wil storten. Want afzien van erkenning, wat
geheel in vrijheid besloten zou kunnen worden, zou klaarblijkelijk een zelfgewilde uitdoving bete-
kenen van hetgeen uit de goddelijk-intelligente oorsprong geschapen werd. Deze ontwikkelings-
trap onderkent de geesteswetenschap als een vierde kosmische ontwikkelingsfase, waarin het ge-
hele huidige zonne-universum, de aarde en met haar de mensheid zich bevindt.

De buitenaardse kosmos, de planeten, de zon en zelfs de wereld der sterren - op een wijze die
nog beschreven zal worden - oriénteren zich naar de aarde, de woonplaats van de mens. Deze
kleinste entiteit " mens ' heeft het vermogen van het ik-bewustzijn, wat betekent dat dit wezen een
dubbele aard heeft. Enerzijds is het duidelijk gevormd uit de substanties die in de Kosmos aanwe-

35



zig zijn; de Kosmos is op directe wijze in dit wezen aanwezig. Anderzijds heeft het ook het vermo-
gen zich vrij te maken: Het kan zich terug trekken in het kennen van zijn eigen zelf, namelijk een
bewust kennen van wat binnen in hem uit het Al werkzaam is. Met de mens is het universum een
wezen gegeven waarin de Kosmos de mogelijkheid heeft ‘zichzelf te kennen'. Dit speelt zich in pro-
cessen af die in de huidige ontwikkelingstoestand van de mensheid zich voltrekken in een denken,
voelen en willen dat door het 1k gedragen wordt. De Kosmos echter is, met inbegrip van wat daar-
van in de mens werkzaam is, het product van ontwikkeling. De fasen van deze ontwikkeling moe-
ten in de kosmos zelve als ingeschreven gevonden kunnen worden. Wanneer echter het universum
in de mens een instrument tot ‘zelfkennis’ heeft, hoewel homeopatisch verdund, dan moet het
ontwaakte 1k op een zeker tijdstip van de menselijke ontwikkeling in het beeld van zijn eigen na-
tuurlijke wezen de fasen van het kosmische verleden kunnen herkennen.

We kunnen echter nog verder gaan en aannemen dat het zonnestelsel waarin wij leven, zelf
een geémancipeerd resultaat is uit het nog grotere wereld-al van de sterren. Dan zou ons zonne-
stelsel een van de trappen zijn van de afdaling tot die alles-omvattende emancipatie, die op aarde
zich aan de mensheid voltrokken heeft. De wereld van de sterren zou veel meer ‘buiten’ zijn, dat wil
zeggen, dichter nog bij de ongeémancipeerde oorsprong. De richtlijn van de betrekking tussen het
product van ontwikkeling dat de Kosmos is en het kosmische ‘middel tot zelfkennis' dat de mens is
(op aarde) zou dan vanuit de wereld der sterren door de wereld der planeten moeten gaan. De
planeten bewegen echter, zoals bekend, in cirkels (die zich in het Copernicaanse wereldbeeld con-
centrisch om de zon leggen), die ongeveer in hetzelfde vlak liggen, zodat deze lijn van betrekking,
respectievelijk dit vlak van betrekking de Dierenriem moet zijn. Want de buitenste rand van dit vlak
dat de planeetbanen gemeenschappelijk hebben, wijst naar de sterrenbeelden van de Dierenriem.
Het mensenwezen dat in het volle bezit is van zijn Ik-kracht zou in staat moeten zijn om de fasen
van voorbije kosmische ontwikkeling allereerst in de dierenriem van sterren en dan ook in de pla-
neet- werelden te herkennen. Het is dan nog de vraag onder welke voorwaarden dit mogelijk is.
Tevens zou de mens in staat moeten zijn te begrijpen hoe de ontstane Kosmos in aarde en mens-
heid werkzaam aanwezig is.

Op dit punt is het dat de mens niet verder komt met de krachten die hem enkel met het ver-
stand gegeven zijn. Hij zal voortgaand nu met de kracht van het 1k die grenzen van het kennen
moeten leren doorbreken die de mens gedurende een relatief korte tijd bij zijn streven naar kennis
beleefd heeft. Door methoden die door de geesteswetenschap diepgaand beschreven zijn, moet hij
doorstoten tot kennis uit de geest. Want dan pas kan hem duidelijk worden wat zich in de Kosmos
aan ontwikkeling voltrokken heeft. Weliswaar zal hij deze ontwikkeling niet als een mechanisch
proces kunnen opvatten. Veeleer zal hij de oorsprong in een zuiver geestelijke kosmos waarnemen
en enkel de geémancipeerde Kosmos vervolgens in een berekenbaar mechanisme zien uitmonden.
In het navolgende zal schetsmatig aangeduid worden hoe een dergelijke beschouwing van de Die-
renriem daadwerkelijk uitgevoerd zou kunnen worden. Vervolgens zullen ook de planeten op over-
eenkomstige wijze behandeld worden.

34



Het wezen van de Dierenriem

De Dierenriem is als een wezenlijk bestanddeel in de mens werkzaam aanwezig. Daarom is het
wezen van de Dierenriem in de natuurlijke organisatie van de mens op zeer uiteenlopende wijze
als in een miniatuur-uitgave aanwezig. De traditie van de twaalfledige dierenriem gaat tot in het
oergrijze verleden terug. Zij wordt reeds in het oude China en Tibet gevonden, hoewel daar de toe-
kenning van de vaste sterren anders was. In dat oergrijze verleden moeten de sterrenbeelden aan
de hemel in andere groeperingen waargenomen zijn, want de vaste sterren veranderen van positie
in de loop van zeer grote tijdseenheden. Ondanks dit alles werd deze twaalfgeleding van de Die-
renriem als een wezenlijk gegeven door alle tijden heen mee gedragen. Het is niet iets wat wille-
keurig uitgevonden werd, maar ook voor de moderne geesteswetenschap een objectief herkenbare,
geestelijke werkelijkheid is. Deze twaalf verschijnen in de menselijke natuur als afdruk, op zeer uit-
eenlopende wijze. In het navolgende willen wij een beschouwing wijden aan de kosmische ontwik-
keling vanuit de boven beschreven eerste fase, dat wil zeggen vanuit het gezichtspunt dat zich richt
op het ontstaan van het fysieke uit het kosmisch-geestelijke. Dat zou in de eerste plaats duidelijk
moeten blijken uit de vorming van het voertuig van de fysieke mens, namelijk uit de organisatie
van het lichaam.

De moderne geesteswetenschap kan daadwerkelijk een twaalf-geleding van het menselijk li-
chaam onderkennen, zoals ware geesteskennis ook in het verleden het menselijk organisme steeds
als twaalfvoudig onderkend heeft.

Hiervan spreekt ook de overlevering. De twaalfledige mens is op de volgende wijze georganiseerd:
Hoofd
Strottenhoofd en het gezamenlijke spraak- en klank-organisme
Armen
Borstkas
Het binnenste van de borstkas (boven het middenrif)
Organen in de lichaamsholte (onder het middenrif)
Heupen
Streek van de geslachtsorganen
Bovenbenen
. Knieén
11. Onderbenen
12. Voeten

e A e

—
)

Het heeft nu geen zin de schijnbare tekorten van deze geleding ter sprake te brengen. In wezen
zijn de schijnbare tekorten dezelfde die zich voordoen bij de willekeurig aandoende twaalfdeling
van de Dierenriem. Wij zeggen: het zijn schijnbare tekorten, want wat met een dergelijke beschou-
wing beoogd wordt, is niet een kwantitatieve, ruimtelijk-lichamelijke benadering, maar een kwali-
tatief- dynamisch (beweeglijk) gegeven.

35



De volgende vraag is dan: hoe kan de samenhang tussen de twaalfledige Dierenriem en de
twaalfledige menselijke gestalte gevonden worden? Ook deze vraag is niet enkel verstandelijk te
beantwoorden, maar alleen door kennis uit de geest. Voor het gezichtspunt dat wij hier willen be-
schouwen kunnen we de volgende samenhang als grondslag nemen:

Ram - Hoofd-organisme

Stier - Strottenhoofd-organisme
Tweelingen - Armen

Kreeft - Borstkas

Leeuw - Organen in de borstkas en de werking die daarvan uitgaat
Maagd - Organisatie onder het middenrif
Weegschaal - Heup-organisatie

Schorpioen - Voortplanting-organisme
Schutter - Bovenbenen

Steenbok - Knieén

Waterman - Onderbenen

Vissen - Voeten

Het zou nu een grote vergissing zijn indien wij zouden aannemen dat de menselijke vorm zoals
deze in het huidige stadium van de wereldontwikkeling verschijnt, al tijdens de boven beschreven
eerste fase van het ontstaan van het fysieke lichaam voltooid aanwezig zou zijn geweest. Het is
duidelijk dat de menselijke gestalte door grote veranderingen is heen gegaan en dat de tegen-
woordige vorm - naar het uiterlijk, zowel als naar het innerlijk opgevat - op geen enkele wijze lijkt
op de oorspronkelijke vorm. Een dergelijke verwachting zou aanleiding geven tot groteske vergis-
singen.

De wetenschap van de geest toont aan dat zelfs de geleding van het menselijke organisme in
twaalf delen oppervlakkig is en dat vanuit het ware geestelijke inzicht de feiten zich toch nog an-
ders voordoen. Vanuit een functioneel-organisch gezichtspunt moet de geesteswetenschap het
menselijk organisme als een drie-voud zien, die echter niet als een ruimtelijk begrensde geleding
kan worden opgevat. In de eerste plaats is er het hoofdorganisme dat zich als zenuw-zintuig-mens
door het gehele organisme uitstrekt. Vervolgens treffen we een mens aan die volledig in de ritmi-
sche processen zoals ademhaling en bloedcirculatie leeft. Deze mens heeft zijn centrale zetel wel-
iswaar in het midden van het borst- organisme, maar zijn functie strekt zich door het gehele li-
chaam uit. Tenslotte worden we geplaatst tegenover de bewegende mens, die het organisme in
zijn geheel tot een wezen maakt dat uit zijn omgeving loskomt en lichamelijk zelfstandig is. Maar
ook hier moeten we stellen dat de bewegende mens zich niet beperkt tot de beweging van benen
en armen. In zijn hoedanigheid omvat hij het hele lichaam en uit zich op uiteenlopende wijze, bij-
voorbeeld ook in zulke intieme en meer omsloten ‘bewegingsprocessen’ als de stofwisseling.

Het zal duidelijk zijn, dat de functies van deze drie mensen als geledingen van de totale mens
op verschillende niveau's liggen. De zuivere hoofd-zenuw-zintuig-mens richt zich uitsluitend op
waarneming en voorstelling van de wereld die bestaat uit zintuiglijke objecten. Zelfs in dat, wat bij
hem als denken verschijnt, komt hij niet boven voorstellingen uit die aan de zintuiglijke wereld ont-
leend zijn.

36



In de ritmische mens, dat wil zeggen in zijn functie, niet in hetgeen hem als materie ten dienste
staat, ontmoeten we het element van het Leven als zodanig. Het adem- en polsslagritme zijn on-
miskenbaar uitdrukking van de levensmacht in het menselijke organisme. Daarentegen ontmoeten
we in de bewegende stofwisselingsmens weer een andere bestaanssfeer. Het is klaarblijkelijk een
element dat de ingeboren tendens van de wil tot zelfstandigheid demonstreert. De beweeglijkheid
van de ledematen stelt de mens in staat om zich van zijn ruimtelijke omgeving in zekere mate los
te maken of zich daarmee te verbinden. De stofwisselingsprocessen nemen de omgeving als stof
op, maar stoten deze ook weer uit.

Wanneer we deze drie-ledige mens in al zijn aspekten onderzoeken, komen we tot de conclusie
dat hij in zijn functies nauwkeurig weergeeft of herhaalt, wat wij eerder als de drie in het oog
springende fasen van de kosmische ontwikkeling in het verleden aangeduid hebben:

Ontwikkelingstrap waarop het fysieke
ontstaat uit het bovenfysieke, d.w.z. hoofd-zintuig-mens
het kosmisch-geestelijke

Doorbloeding van het ontstane

. ritmische mens
fysieke met Leven h

In het fysieke, van Leven doordrongen
schepsel ontstaat de impuls tot vrij-making ledematen-stofwisselings-mens
en onafhankelijkheid

Hoe kan een samenhang tussen de Dierenriem en deze drie geledingen gevonden worden?
Immers, uit de hierboven beschreven twaalf-ledigheid kan niet zonder meer een verhouding tot dit
gezichtspunt gevonden worden.

Hier moeten we opmerken dat ieder van de drie menselijke geledingen in zich ook weer een
twaalfvoud vertegenwoordigt, die we echter alleen tegen de achtergrond van het inzicht in deze
drie grote ontstaansfasen van het Wereld-al kunnen begrijpen.

We zullen ons nu dan eerst inlaten met een beschouwing van de drie genoemde kosmische ont-
wikkelingsfasen in het verleden, die meer op de afzonderlijke aspekten ingaat.

voetnoot :

De indruk wordt misschien gewekt als hebben we hier met een fundamentele tegenspraak te
maken. Zelfstandigheid voert tot bewustzijn. Om echter een bewust wezen te zijn, moeten dier en
mens een hersen- en
zenuwstelsel hebben. De hersenen concentreren zich echter in de hoofd-mens en stralen vandaar
uit via het zenuwstelsel. Nu is echter het hersenzenuwstelsel een inslag in de hoofd-mens. Het is,
bij wijze van spreken, uit de stofwisselingsmens en vrijwel levenloze materie gevallen en als in een
soort kringloop tot de hoofd- mens teruggekeerd.

Zo verschijnt het hersenzenuwstelsel als een soort (vierde) samenvatting, of beter, overlapping,
over de drie andere mensen heen. Dit vierde systeem is, tot op zekere hoogte, een vertegenwoordi-
ger van de vierde kosmische ontwikkelingstrap, die hierboven beschreven werd. De substantie van

57



deze vierde organisatie is doorlopend op sterven na dood. Met deze doodskracht heeft met name
de moderne mens zijn wereldbeeld opgebouwd, aangezien hij zijn hersenzenuwmens vrijwel uit-
sluitend in aanmerking heeft laten komen voor het verwerven van............

Figuur 3

38



HOOFDSTUK 111

DE DIERENRIEM ALS OPENBARING VAN DE TRAPPEN
VAN ONTSTAAN VAN DE KOSMOS

Deze uiteenzetting is niet bedoeld als een kennismaking met de antroposofische geestesweten-
schap. Veeleer is hier een poging ondernomen arbeidsresultaten mee te delen die ontstaan zijn op
grond van studie en leven met Rudolf Steiner's antroposofie gedurende vele jaren. Daarom wordt
voor het volgende bekendheid met de anthroposofische literatuur verondersteld, met name de
boeken ‘De Wetenschap van de geheimen der ziel GA 3, 'Theosofie’ GA 9 en 'Hoe verkrijgt men
bewustzijn op hogere gebieden’ GA 10.

De ontwikkeling van de Oude-Saturnus

In het boek ‘De wetenschap van de geheimen der ziel wordt het begin van de oerbelichaming
van onze huidige kosmos in beeld gebracht, een fase die door de geesteswetenschap de ‘Oude-Sa-
turnus’ genoemd wordt, het oerbegin van alle bestaan. Er wordt beschreven hoe in de allereerste
fase van deze voorbije planetaire bestaanstoestand geestelijk hiérarchische wezens - de Geesten
van Wil, de Thronen en de Geesten van Wijsheid, de Kyriotetes, - deze ontwikkeling inzetten. De
Geesten van Wil offeren een deel van hun wezen, de goddelijke Wil. Nadat deze zich van zijn god-
delijke oorsprong losgemaakt heeft, vormt hij vooralsnog niets anders dan een planeet of hemelli-
chaam van chaotische wilssubstantie. In de loop van de daarop volgende ontwikkeling werken an-
dere geestelijke wezens op deze wilssubstantie in, veranderen haar en langzaam aan ontstaat
daaruit de basis voor alle fysieke bestaan in het universum.

Het is nu onze opgave hier te tonen dat deze, evenals alle volgende fasen van de kosmische
ontwikkeling, in het sterrenschrift van de Kosmos terug te vinden zijn. Deze samenhang is niet ver-
rassend, want Rudolf Steiner heeft zelf immers bij vele verschillende gelegenheden er op gewezen
en in details toegelicht hoe de sterrenwereld een geweldig geschiedenisboek van de evolutie is.
Zoals ook al eerder hier werd aangeduid: de mens is een, weliswaar op aarde, zelfstandig en onaf-
hankelijk geworden evenbeeld van de grote kosmos. Wanneer nu echter de microkosmos, de mens,
in zich het beeld van de volledige vroegere ontwikkeling draagt, zoals dat door Rudolf Steiner op
vele plaatsen en vanuit vele gezichtspunten beschreven is, dan kan ook de macrokosmos zelf niets
anders zijn dan een in zekere mate verstard beeld van de voorbije kosmische ontwikkelingsfasen.

Waar is nu de herinnering aan die allereerste ontwikkelingsfasen te vinden, waarop hierboven
geduid werd? Vanuit een bepaald gezichtspunt van de 'kosmische mens’, kunnen we het sterren-
beeld Ram als de aanvang van de dierenriem beschouwen. Het werd al in oude tijden de prins’ van
de dierenriem genoemd. Het daaraan voorafgaande en bijgevolg laatste beeld was het sterren-
beeld Vissen.

In deze Vissen vinden we het grote offer van de Geesten van Wil
ingegrift, dat de oer-grondslag van alle fysieke bestaan werd.

39



Wij willen dit nauwkeuriger beschouwen. Dit offer van de Geesten van Wil is slechts mogelijk
geweest aan het eind van een evolutie. Vast en zeker moet deze voorafgaande ontwikkeling onder
geheel andere omstandigheden hebben plaats gevonden dan ruimte en tijd, namelijk als een ‘in-
nerlijke’ dat wil zeggen, geestelijke voorbereiding. Uit de geestelijke evolutie, laten we zeggen van
de mens, kunnen we ons een voorstelling maken hoe een dergelijk ontwikkelingsproces volledig
buiten tijd en ruimte kan liggen. Aan het eind van een dergelijke lange innerlijke voorbereiding en
ontplooiing van krachten zouden de Geesten van Wil dus in staat zijn geweest een deel, een we-
zensdeel van zichzelf te offeren. In de verte vergelijkbaar, hoewel natuurlijk op een geheel andere
trap, is de mens aan het eind van zijn aarde-leven in staat om zijn totale wezens-organisatie (niet
alleen het fysieke lichaam, maar ook het ether- en astraal-lichaam) af te leggen. Dit voltrekt zich
aan het einde van een evolutie, van welke aard deze ook zijn mag. Als beeld van het einde van een
evolutie - in de natuur of in de menselijke historie - verschijnt aan de hemel het sterrenbeeld van
de Vissen. Zo willen wij het sterrenbeeld van de Vissen beschouwen als het beeld van het einde van
een bepaalde evolutie van de Geesten van Wil, wat hen in staat stelt hun Wil te offeren.

Nu moeten we echter beseffen dat een dergelijk kosmisch proces een omvattende kwaliteit
heeft, dat wil zeggen, dat niet slechts in één kosmisch gebied, zoals hier dat van de Vissen, dit pro-
ces ingegrift staat, maar dat het in de gehele kosmos der sterren te vinden is. We zouden het ons
zo moeten voorstellen, dat dit proces van het uitstromen van Wil door de Thronen gedurende een
grote kosmische cyclus heeft plaats gevonden, die, wanneer uitgedrukt in het huidige sterren-
spraakgebruik, overeenkomt met een rondgang door de gehele dierenriem. Dit betekent dat wij in
de Vissen de allerlaatste doorbraak kunnen vinden in het werken van de Geesten van Wil. Aan deze
laatste inspanning van de Thronen moet echter een lange evolutie voorafgegaan zijn, die zich laat
uitspreken als een ronde door de dierenriem tot aan de Vissen toe.

Nu vernemen we verder in ‘De wetenschap van de geheimen der ziel' dat een andere hiérarchie
van geestelijke wezens met zijn werkzaamheid aanvangt. Zij grijpen de
wilssubstantie aan die door het offer van de Thronen ontstaan is. In het offer van de Thronen, te-
zamen met de aanvang van de werkzaamheid van de Geesten der Wijsheid, ofwel de Kyriotetes,
zouden we de eerste grote cyclus van de Oude-Saturnus moeten zien. Zo schouwen we in de Vis-
sen een geweldige kosmische hiéroglief van het ogenblik waarop de Thronen in staat waren hun
wilssubstantie uit te laten stromen. Op deze Wil beginnen nu de Kyriotetes in te werken en deze
werkzaamheid, in al zijn fasen en dramatische facetten, staat ingeschreven in een rondgang vanaf
de Vissen door Waterman, Steenbok, Boogschutter, enz. tot aan de Ram. In de Ram moeten we dan
de hiéroglief zien van al datgene wat de Kyriotetes als de som van de resultaten van hun toenmali-
ge werkzaamheid konden aanschouwen.

Hoe vinden we dit in de Ram uitgesproken? De Kyriotetes werken vanuit een soort geestelijke
‘dampkring’ in op de ‘planeet’ die nog uit chaotische wilssubstantie bestaat, die zich van de Thro-
nen afgescheiden heeft. De Kyriotetes, de Geesten van Wijsheid, dragen in hun wezen, zoals hun
naam aangeeft, de goddelijke wijsheid die bovenal de evolutie op gang gebracht heeft. We moeten
ons voorstellen hoe deze wijsheid de ontwikkelingsfasen tot aan het einde toe overziet en door-
stroomt. Wanneer wij zo deze alomtegenwoordige goddelijke wijsheid proberen te aanschouwen,
die de wezens-essentie van de Kyriotetes is, dan komen we tot een beeld van een immens godde-
lijk plan, volgens hetwelk het universum in al zijn fasen en verschijningsvormen opgebouwd is, en

40



nog steeds gebouwd wordt. Het begrip 'plan’ is niet zo gelukkig, want een plan is veeleer een ab-
stract idee. Kijken we naar alles wat organisch wordend en groeiend is, dan hebben we een beter
beeld. Een plant ontstaat bijvoorbeeld uit een kleine kiem, zij groeit en dijt uit in de ruimte volgens
een onzichtbaar, maar toch zeer bepaald voorbeeld dat gelijkertijd het wezen ‘plant’ en ook het
wezen van de afzonderlijke plantengroep bevat. Zij bereikt een hoogtepunt in haar fysieke bestaan
en dan verwelkt en vergaat zij. Maar ook dit voltrekt zich in een ritme dat door een onzichtbaar,
maar streng gevormd voorbeeld bestemd is. Dit werkzame en vormende, maar onzichtbare voor-
beeld is ‘Leven’ als zodanig, en aangezien we van een plant kunnen spreken als van een vat voor
een entiteit van leven die in zich besloten en streng geordend is, noemt de geesteswetenschap dit
organisme van leven een ‘levenslichaam’.

Evenzo zouden we over de goddelijke wijsheidskrachten van de Kyriotetes die de evolutie en
metamorfosen van de kosmos bewerken niet in abstracte zin moeten spreken als van plankrachten
van de goden, maar van levenskrachten. En aangezien deze levenskrachten die de Kyriotetes als
een eigen wezensdeel ervaren, in zichzelf besloten organismen zijn, dat wil zeggen begin en einde
van de wereld-evolutie omvattend, zouden wij van hen moeten spreken als van ‘levenslichamen’ in
een verheven goddelijke betekenis.

Zo hebben de Kyriotetes dus ingewerkt op de wilssubstantie die zij van de Thronen geérfd had-
den: Met hun kosmische levens- en beeldkrachten-substantie werkten zij in op de Wil, trachten
haar ‘tot leven te wekken’, dat wil zeggen, haar te doordringen met de goddelijke kracht die in haar
werkzaamheid evolutie en metamorfosen verwekt. Nu horen wij echter in ‘De wetenschap van de
geheimen der ziel ' dat deze belevendiging op de toenmalige kosmische ontwikkelingstrap van de
Oude-Saturnus nog niet mogelijk was. (geesteswetenschap is een groot leraar die ons toont hoe in
de evolutie, zoals ook in het individuele mensenleven geen verkeerde ontwikkeling mogelijk is,
maar hoe alles zich in grote en kleine ritmen moet voltrekken. Zo wordt het beschouwen van de
wetmatigheid van het kosmische worden het onderrichtende voorbeeld met betrekking tot alle
ontplooiing van de afzonderlijke mens en de mensheid. Zich op deze wijze te laten onderrichten zal
bewerkstelligen dat wij als mens ongeduld en haastige beslissingen die uit het begeerteleven ont-
springen, verleren door het geestelijke handelen als maatstaf te nemen. )

Van de werkzaamheid van de Geesten van Wijsheid blijft slechts een afdruk, een soort weer-
spiegeling achter in de planeet die bestaat uit nog levenloze wilssubstantie. Waar kunnen wij deze
afdruk of spiegelende glans van de kosmische levenswijsheid nog vinden? Want als zij toentertijd
binnengevoerd werd in het kosmische gebeuren, moet zij nog te vinden zijn. Zij treedt ons tege-
moet in alle grondimpulsen die in de mens de hersenwerkzaamheid e.d. als het geéigende instru-
ment van hun werkzaamheid aangrijpen.

Het zintuig-zenuw-systeem van de mens is het fysiek-organische middel voor zijn bewustzijn en
denken. We weten dat het alleen dan zijn drager op de juiste wijze dienen kan, wanneer het van zo
weinig mogelijk leven doortrokken wordt. Dat geldt in het bijzonder voor de hersenen. Alleen dan
kan het een getrouwe spiegel van de omgeving zijn, die in de mens door zijn zintuiglijke belevingen
binnenstroomt, wanneer het zich altijd juist op het punt van sterven bevindt. Daardoor komt in de
mens de omgeving tot leven, vooreerst als een spiegelbeeld in de voorstelling. In het denken is de
mens dan in staat, in het bijzonder in het zogenaamde 'na-denken’, de feiten en wetmatigheden
te vatten van het wezen van de omgeving.

41



In het denken dat zo aan het zenuw-zintuig-hersen-systeem gebonden is kan zich dus een
soort evenbeeld scheppen, een begrijpen in het bewustzijn van het Zijn in de omgeving.

Toch heeft dit evenbeeld, zoals het als zuiver 'nadenken’ optreedt, niets van de bestaansintensi-
teit en werkelijkheid die wij in het wezen van de omgeving, van de buitenwereld, onmiddellijk erva-
ren. Deze wereld van voorstellingen is schaduwachtig en staat als een toeschouwer buiten de we-
reld, die doordrenkt van realiteit van ‘buiten’ af tot ons doordringt.

Hierin leeft nog de werkzaamheid van de Geesten van Wijsheid in de eerste fase van de Oude-
Saturnus, die vooreerst slechts een reflex teweeg bracht.

We zouden kunnen zeggen: Daar werd de oer-aanleg van de hersen- en zenuw-zintuig-mens
geschapen als een teer etherisch beeld. Dat is de mens die dus de wijsheid van de kosmos (en
daarmee ook het Leven van de kosmos) in een levenloos en aanvankelijk machteloos evenbeeld in
de voorstelling en het hersengebonden denken vatten kan.

Het hoogtepunt van deze ontwikkeling wordt aangesproken in het sterrenbeeld Ram, zoals we
reeds eerder aangaven.

Daadwerkelijk is het sterrenbeeld Ram sinds de oudste tijden in de mysterieoorden van de
mensheid gezien als dat kosmische gebied waar de oerbeeld-krachten van het menselijke hoofd,
in het bijzonder van de hersenzintuig-zenuworganisatie, geschouwd werden. Ook werd beleefd
hoe de mens voor zijn geboorte uit het gebied van de Ram de geestelijke krachten ontvangt voor
de opbouw van dit deel van zijn organisme. Zo zien we dat het daadwerkelijk mogelijk is in de die-
renriem een beeld van de kosmische ontwikkeling af te lezen, dat harmonisch samenklinkt met de
geestelijke achtergrond van het fysieke menselijke organisme.

Maar dit Ram-aspect van de Oude-Saturnus toont toch ook nog een ander gezichtspunt. Aller-
eerst staat daar ingegrift de spiegelende houding die een erfenis blijkt van de oer-aanvang van de
kosmische ontwikkeling en het sterkst tevoorschijn treedt in de spiegelende werkzaamheid van het
menselijke hoofd-organisme. Maar de weerspiegeling van het ‘leven’ van de Geesten der Wijsheid
heeft ook een kiem voor toekomstig leven in zich. Het leven dat werd teruggestraald vormde een
soort aura, waarin de eigenlijke Saturnus-planeet ingebed was. Wat zich daar vormde was dus niet
alleen de ontvangende en weerspiegelende houding, maar ook de aanleg voor een scheppende
werkzaamheid. Ook deze kiem verschijnt ingebeeld in het wezen van de zintuig-zenuw-mens. In
de eerste plaats ontvangt de mens door deze pool van zijn organisatie de indrukken uit de buiten-
wereld. Maar omgekeerd bevindt zich daar ook de kiemaanleg die in de toekomst steeds meer
ontwikkeld zal worden: namelijk dat de mens, wanneer hij de indrukken uit de buitenwereld in
geestelijke activiteit omzet, aan de buitenwereld een nieuw ‘leven’ zal schenken. Wat aanvankelijk
slechts in zijn eigen voorstellen en denken schijnt te bestaan, dat zal hij in zijn omgeving binnen-
zien en binnen-horen. Hierdoor zal een geestelijke werkelijkheid ontstaan die daarvédr in de om-
geving niet aanwezig was. Zo zal zich de morele omvorming van de zintuiglijke wereld in een verre
toekomst voltrekken; dit is de heling van de ‘zondeval'. De christelijke mensheid heeft steeds er-
kend dat voorlopers onder de mensen dit vermogen tot geestelijke ‘opwekking ten leven’ in hun
omgeving door loutering van het zintuiglijke bereiken konden en kunnen. Men stelde zulke mensen
in vroegere en middeleeuwse afbeeldingen voor met een aura (aureool) om het hoofd. Hiermee
heeft men vanuit een meer instinctief weten naar de Ram verwezen, beeld van het teruggestraalde

42



leven gedurende de Oude-Saturnus ontwikkeling. In tegenstelling daarmee staat de andere Ram,
die beeld van enkel het spiegelende vermogen is. Dat is de met zonden beladen Ram ofwel het
lam, de zondebok. Hij is met zonden beladen, omdat door hem de mogelijkheid tot dwaling en de
mogelijkheid van het intellectuele, kortzichtige verstand in de wereld zijn gekomen. Nu ging echter
de ontwikkeling van de Oude-Saturnus verder. Nadat de werkzaamheid van de Geesten van Wijs-
heid, zoals in de Ram wordt aangeduid of samengevat over zijn hoogtepunt heen was, vangen de
Geesten van Beweging, ofwel de Dynamis, met hun werk aan. Deze wezens leefden in de verdere
vorming van datgene wat als wijsheid en leven van de Geesten van Wijsheid was uitgestroomd. Zij
grepen het met hun ziele-activiteit aan en doordrongen het met impulsen, gevoelens en gewaar-
wordingen. Zo brachten zij innerlijke beweging in de rustende wijsheid en het leven dat van de hi-
érarchie van de Kyriotetes uitstraalde. Zij zijn de scheppers van alles wat in het universum vanuit
innerlijke beweging en aanzet in uiterlijke werkzaamheid uitstroomt. Ook zijn zij bovenal de vaders
van de bewegingen en ritmen in de sterrenwereld, want aan deze bewegingen en ritmen liggen
oorspronkelijk kosmische gewaarwordingen, gevoelens en impulsen ten grondslag. Deze leefden in
de Geesten der Beweging. Voordat de sterren de ‘lichamen’ werden, als welke zij in het huidige
ontwikkelingsstadium verschijnen, werden zij door dit innerlijke leven van de Dynamis bewogen en
geleid. Nadat zij verder in het materiéle waren afgedaald, bootsten zij dit innerlijke zieleleven enkel
nog na en zetten het mechanisch voort.

De werkzaamheid van de Geesten van Beweging werd door de Saturnus-planeet terugge-
straald. Voordien kon hij niet met het leven van de Kyriotetes doordrongen worden en nog veel
minder kon hij nu de bewustzijns- of zielewerkzaamheid, die van de Dynamis uitging opnemen.
Door deze terugstraling verbond zich de werkzaamheid van de genoemde hiérarchie met het al
eerder in de 'atmosfeer van de planeet teruggestraalde leven. Daarop werd hierboven gewezen.
Het versmolten element van leven en zielewezen omhulde als met een aura de Oude-Saturnus. Zo
werd nu het Wereld-leven of de Wereld-wijsheid, die als goddelijk plan de volledige omvang van de
in gang gezette evolutie omvatte, met datgene doordrongen wat bijvoorbeeld aan sterrenbewegin-
gen en ritmen ten grondslag ligt. Het kosmische leven werd doordrongen van een oersterren- or-
dening zouden we kunnen zeggen, waarbij we natuurlijk niet mogen denken aan een mechanische
ordening, maar ons een geestelijk geleide sterrenordening moeten voorstellen.

Daarmee is voor de kosmische wijsheid de oergrond geschapen om zich in latere stadia van de
ontwikkeling tot in fysieke manifestaties te verdichten. Daardoor verschijnt het Leven dat aanvan-
kelijk in zich, dat wil zeggen in de goddelijke wereld rust, wanneer het in fysieke verschijning treedt
naar kosmische- en sterrenwijze geordend. Vandaar dat het rijk der mineralen, bij een eerste be-
schouwing, evenals de dierenwereld, enzovoort, in twaalf grote groepen onderscheiden kan wor-
den. Deze twaalfvoud en ook andere op kosmische getalsverhoudingen berustende ordeningen zijn
de uitdrukking van kosmische zielebeweging die in de goddelijke wijsheid is binnengestroomd.

Deze ontwikkelingsfase van de Oude-Saturnus kunnen we opgetekend vinden in de Stier. Het
sterrenbeeld Stier, zoals men het op oude sterrenkaarten aantreft is vooral het beeld van beweging
in de sterkste mate. Maar daar is veel meer nog mee verbonden. Duidelijk is in deze cyclus van de
ontwikkeling het oer-begin van alle ‘schepping’ te herkennen, dat wil zeggen, van het openbaar
worden van de goddelijk-geestelijke wereld in de fysieke wereld.

43



Het goddelijk Woord vangt aan de grondslag te scheppen voor de veelvoudige wereld van het
geschapene. In de Stier moet dus het oerwoord gevonden kunnen worden. Daadwerkelijk wordt
vanuit deze sfeer gedurende de embryonale ontwikkeling van de mens en zelfs al daarvoor, het
instrument van het aardse woord, het strottenhoofd, voorbereid en geschapen. Daar rusten als zo-
danig de geestelijke oerbeelden van het gehele organisme dat het ontvangen en vormgeven van de
klankwereld dient. Dat was vanouds in de mysterie-tempels van de mensheid bekend.

Aan het evenbeeld dat de mens in het aardeleven meebrengt is tot in de kleinste details nog die
oorsprong te herkennen die teruggaat tot de werkzame periode van de Dynamis op de Saturnus.
Want de spraak die de mens kan verstaan en vodrtbrengen met het organisme dat vanuit de Stier
gevormd werd, heeft een kosmische, een sterrenaard. Wij weten dat in de klinkers van de spraak
een evenbeeld van de planetenkosmos aanwezig is en in de medeklinkers een evenbeeld van de
wereld der sterren in de dierenriem. Wanneer de gedachte door de kosmos van de spraak wordt
gegrepen kan hij scheppend worden. Dit oer-scheppende van de Stier wordt ook uitgesproken in
de traditie van de sterrenwijsheid. De Stier werd, vooral in Egypte, geschouwd als een imaginatie
van de goddelijke Isis-Hathorkrachten. De Hathor-koe heeft klaarblijkelijk betrekking op het ster-
renbeeld Stier, maar ook in haar verschijning als Isis is zij getooid met koeienhorens. Deze Isis ech-
ter spreekt tot degene die haar in de mysterie-tempel nadert: ‘Ik ben Al, dat was, dat is, dat zijn zafl
Zij is zelf de Moeder van het Al, waaruit al wat bestaat is uitgegaan. We zien, dat in de oudheid, in
de mysterién een weten van de kosmische achtergronden van de Stier bestond, ook al werd dit
misschien met wat andere woorden uitgesproken dan waarmee we het tegenwoordig doen.

Terugkerend tot de Saturnus-ontwikkeling, moeten we onder ogen zien dat door de beschreven
werkzaamheid van de Geesten der Beweging niet meer dan de wereld der oerbeelden ontstaan is
vanuit de oorspronkelijke sterrenopenbaring die aan de goddelijke wijsheid ontsprong. Zij bevindt
zich vooralsnog in de geestelijke diepten, in de omtrek van het wereld-al. Om deze oerbeeld-sub-
stantie tot fysieke openbaring en tot werkelijke en individueel te onderscheiden schepping omlaag
te voeren, was het nodig dat nog andere geestelijk-hiérarchische wezens haar aangrepen en
vormden. Dit voltrok zich door de Geesten van Vorm, de Exusiai. Zoals hun naam aanduidt hadden
zij het vermogen om te vormen, te individualiseren. Inderdaad wordt ons in de ‘De wetenschap van
de geheimen der ziel ' geschilderd dat zij de impuls van het ‘Ik’, van de individualisering, door de
evolutie heen dragen tot zij in de gelegenheid zijn om de geschapen mens met een Ik’ te verrijken.
Maar dat werd pas in een veel latere ontwikkelingsfase mogelijk. Gedurende de evolutie van de
Oude-Saturnus konden ook zij slechts een afdruk, een reflectie van hun werkzaamheid in de sub-
stantie van de planeet teweegbrengen. Zo gebeurde het dat uiterlijke evenbeelden van de individu-
alisering ontstonden. Het Saturnus-lichaam dat aanvankelijk nog één geheel vormde, wordt in vele
kleinere entiteiten opgedeeld, zodat de planeet op een framboos gaat lijken. Deze afzonderlijke
delen of 'besjes’ vormen de grondslag voor de wezens van alle natuurrijken die later als afzonder-
lijke schepsels verschijnen in het bijzonder het mensenrijk. Tezelfdertijd vond nog iets anders
plaats: de oorspronkelijke, verfijnde zielesubstantie van Saturnus (die naar haar afkomst van de
Geesten der Wil, zuivere, zij het ook chaotische wil was) werd tot warmte verdicht. Hier zien we dus
duidelijk de werkzaamheid van de Geesten van Vorm: Zij bewerkten dat hetgeen als goddelijk
woord, als Stier-kracht in de kosmos heerste, tot fysieke werkelijkheid omlaag gevoerd werd. Het
oer-woord openbaarde zich in fysieke verschijning door differentiéring in het oer-wezen van me-
deklinkers en klinkers, consonanten en vocalen, een differentiéring van de goddelijke wijsheid, het

44



goddelijke leven. Het oerwoord werd daardoor fysiek als tendens tot individualisering tot aanzijn
gebracht. Op deze wijze ontstond in het fysieke de oeraanleg van kosmisch geordende betrekkin-
gen van het ene schepsel tot het andere: in de sterrenwereld bijvoorbeeld de ordening van plane-
ten en dierenriem, in het mensenrijk de sociale ordening.

Deze grote cyclus van de Oude-Saturnus kunnen we in het sterrenbeeld van de Tweelingen
geestelijk opgetekend vinden. In de Tweelingen wordt uit de ene de twee, waarin we het beeld
ontmoeten van een oer-celdeling. In de betekenis van een allereerst begin is het effect van de be-
schreven werkzaamheid van de Geesten van Vorm een ‘celdeling’. Het boven aangeduide aangrij-
pen van de Saturnus-wereld door de Geesten van Vorm leeft nog als een afschaduwing voort in het
menselijk organisme en wel in het Tweelingen-gebied. Dit Tweelingen-gebied zijn de schouders en
armen tot in de handen. Daarmee grijpt en betast de mens wat hem aanvankelijk slechts als
openbaring van het goddelijk woord uit de natuur tegemoet treedt. Hij vormt en verandert het met
zijn handen en zo leeft in zijn Tweeling-organisatie een afglans van de vormende en verwerkelij-
kende werkzaamheid van de Geesten van Vorm in de oer-aanvang. Tevens beleeft de mens zich
zelf juist doordat hij zo in de wereld geplaatst is, in dit lichaam-gebied als een individueel wezen
dat afgescheiden is van de wereld die hem omgeeft. Wij zien hier de oeroude Tweeling-impuls van
de Exusiai werkzaam. We weten echter ook dat het bestaan en de zelf-beleving van de individuali-
teit met de warmte in het bloed verbonden is. De fysiologische basis voor de beleving van het ik is
de warmte. Warmte kunnen we zo leren verstaan als grondslag voor het Ik in samenhang met dat-
gene wat ons binnen de Oude-Saturnus tegemoet treedt als een oer-Tweelingen-dynamiek. Want
in het tijdperk van de werkzaamheid van de Exusiai en daarna werd een ontwikkeling op gang ge-
bracht die de oorspronkelijke wilssubstantie van Saturnus in warmte omvormt.

We mogen het ons nu echter niet zo voorstellen dat onze menselijke voorvader op deze trap van
ontwikkeling al in staat was zichzelf als een persoonlijkheid te beleven. Daar werden enkel de al-
lereerste fysiologische voorwaarden geschapen, die hem later in staat zouden moeten stellen zich
als 1k te vinden. Vanzelfsprekend kunnen we nog niet van ‘armen’ en ‘handen’ spreken, waarmee
hij een enigszins geéigende omgeving zou kunnen ‘grijpen’. Er zou nog veel moeten gebeuren,
voordat dit mogelijk was. Er bestond in het geheel nog geen stoffelijke omgeving, waaraan de
mens een weerstand ondervinden kon om zijn eigen bestaan te beleven. Deze moest eveneens
eerst voorbereid worden. Andere hiérarchische wezens moesten nu ingrijpen, de Geesten van Per-
soonlijkheid of ‘Archai’. Onder de geestelijke wezens waren zij toentertijd op een zodanige trap van
ontwikkeling geraakt die overeenstemt met de bewustzijnstoestand van de mens in het huidige
stadium van de kosmische ontwikkeling. Zij gingen dus door een soort ‘mensheidsfase’ heen.
Daarvoor hadden zij echter de warmtelichamen nodig waarvan wij eerder gesproken hebben.
(Door de eerder beschreven werkzaamheid van de Exusiai werd de ongedeelde wilssubstantie in
afzonderlijke deeltjes gesplitst. Daarna veranderden deze wils-lichamen zich in warmte-vormen)
Door de spiegeling van hun eigen wezen in het warmte- wezen van de menselijke voorouders wer-
den de Archai zich van hun eigen persoonlijkheid bewust. Hierdoor werd opnieuw een kosmisch-
en mensheidsprincipe gegrondvest: namelijk het feit dat de mens nu in staat is zijn fysieke orga-
nisme als een vat, als een grondslag voor zijn ziele - en geestesleven te gebruiken. Weliswaar is de
mens vaak geschokt en zelfs verontwaardigd over hetgeen hem uit het menselijk lichaam als hin-
dernis, ziekte, en dergelijke tegemoet treedt en hem bij de ontwikkeling van bepaalde vermogens

45



hindert. Maar het is een feit dat de mens zonder deze harde grondslag van zijn fysieke organisme
en zonder de weerstanden die daaruit opstijgen, nooit tot een beleving en een waarneming van
zijn eigen individualiteit zou kunnen komen. Dit beperkt zich niet tot het menselijk lichaam, maar
betreft het aarde-lichaam als geheel. Hiermee kenmerken we de nog altijd werkzame  naglans
van de werkzaamheid van de Geesten van Persoonlijkheid. Deze periode van de Oude-Saturnus
vinden we in de tegenover de tweelingen liggende Schutter geestelijk opgetekend. Daardoor is zij
in het huidige Universum nog ‘aanwezig'.

De Schutter is drager van het oerbeeld van bovenarm en dijbeen van de mens. Daar wordt het
principe dat in de Tweelingen nog algemeen en onbestemd was van armen en benen sterker in een
bepaalde vorm en tot een bepaalde neiging gevoerd, namelijk in de richting van de buitenwereld.
Vanuit deze Schutterkrachten stoot de mens daadwerkelijk op een buitenwereld, zij het een men-
selijke omgeving die hij met de zintuigen vat of de aarde waarop hij loopt. Door het Schutter-orga-
nisme verkrijgt de mens voor zijn streven, van welke aarde dit ook zij, een fysiek instrument, verge-
liikbaar met de hersenen, die hij als instrument voor zijn denken gebruikt. De diepe waarheid kun-
nen we verstaan van hetgeen men in de oudheid schouwde wanneer men opzag naar het sterren-
beeld van de Schutter. Op oude sterrenkaarten treffen we de imaginatie van de Kentaur aan, een
wezen dat nog zwaar belast is met een dierenlichaam, terwijl zijn bovenlichaam al een menselijke
vorm heeft aangenomen. In dit beeld beleefde de mens in de oudheid de strijd tussen het
‘'schaal-wezen’ van de mens, in de vorm van het eigen onvolmaakte, weerstrevende organisme, of
als het leed van de aardse wereld en het hogere, strevende wezen van de mens. Enkel in deze strijd
verwerft de mens zijn 'Ik’. Dat is het doel waarop de Kentaur zijn pijl richt. Deze pijl van de Kentaur
duidt de wilsrichting van de mens aan.

In het verdere verloop van de Oude-Saturnus-ontwikkeling zien we de ‘richting naar buiten’ die
door het gezichtspunt van de Schutter als aanleg ontstond en de daarmee verbonden mogelijkheid
van het beleven en ontplooien van de persoonlijkheid, die zich nog in de kiem bevindt, stap voor
stap verder gaan. Om op een veel later tijdstip de ‘buitenwereld’ als individualiteit te kunnen ont-
moeten, diende nu de oeraanleg voor de zintuigen geschapen te worden. Hiervoor moesten andere
geestelijke wezens, de Vuurgeesten, de Archangeloi, met hun werkzaamheid aanvangen. Zij waren
echter nog niet door de bij hen behorende mensheids-fase heen gegaan; daardoor konden zij niet
zelfstandig werken, maar hadden de bijstand nodig van zeer hoog staande geestelijke wezens, de
Geesten van Liefde, de Seraphim. Op een bepaalde wijze waren de Archangeloi in die tijd de die-
naren van de Seraphim en hadden als zodanig nog geen zelfbewustzijn. De Seraphim hadden als
gevolg van hun hoge ontwikkeling het vermogen de gebeurtenissen op de Oude-Saturnus boven-
zinnelijk waar te nemen. Deze beelden van hun innerlijk schouwen offerden zij en uit deze sub-
stantie weefden de Vuurgeesten de eerste etherische aanleg van de zintuigen in de menselijke
voorouders. Deze kiemaanleg van de zintuigen straalde als het ware licht in het omgevende duister
van het Saturnus-lichaam en in dit licht lieten de Seraphim hun visioenen neer die zij beleefden
aan de Saturnus-kosmos. Door dit oplichten en ontvangen werd de grondslag voor de werkzaam-
heid van de zintuigen geschapen, weliswaar volledig etherisch en nog als kiem. Het toont ons wat
de goden eigenlijk voor hadden met de schepping van de zintuigen: uiteindelijk zouden zij geen
ontvangende organen moeten blijven, maar in een verre toekomst moeten dienen om de geestes-
gaven die oorspronkelijk afkomstig zijn van de Seraphim in een 'uiterlijke wereld’ met een geaard-
heid zoals deze dan zal gelden, binnen te zien en binnen te horen. Dat is wat Novalis bedoelde

46



toen hij sprak van zijn ‘magisch idealisme’. Dit was de oorspronkelijke bedoeling der goden. Welis-
waar heeft de mens deze vergeten, maar hij zal deze activering van zijn zintuiglijke werkzaamheid
in een verre toekomst moeten leren beheersen.

Deze cyclus van de ontwikkeling van de Oude-Saturnus vinden we opgetekend in het sterren-
beeld Steenbok, maar we moeten het tegenoverliggende sterrenbeeld Kreeft er bij betrekken. Om
nu tot een samenhangend overzicht te komen moeten we nog een gezichtspunt toevoegen met
betrekking tot de voorafgaande overgang van de ontwikkeling van Tweelingen naar Schutter. In de
Tweelingen vonden we ingeschreven de allereerste werkzaamheid van de Geesten van Vorm. Daar-
na volgde het ingrijpen van de Geesten van Persoonlijkheid, wat we aantroffen in de Schutter. Nu
moeten we hier aan toe voegen dat we deze werkzaamheid van de Geesten van Persoonlijkheid
dienen te zien als een werken vanuit de Tweelingen overgaand in de Schutter. De Schutter is zoge-
zegd een beeld van de Saturnus-warmtemens waarin de Archai hun mensheids-stadium beleefden
doordat zij hun wezen in hen lieten neerdalen. Zo zien we in de Tweelingen daadwerkelijk twee
geestelijke impulsen opgetekend, overeenstemmend met het dubbele karakter van de Tweelingen:
enerzijds de fundering van de lk-ontwikkeling voor alle latere tijderonden, zoals deze door de
Geesten van Vorm langzaam voorbereid en veel later verwezenlijkt werd. Daarnaast verscheen ook
de impuls voor de ontwikkeling van persoonlijkheid, zoals deze door de Geesten van Persoonlijk-
heid ingeleid werd. Zo wordt ook de betekenis van de Tweelingen-mythologie begrijpelijk; van de
beide broers is Pollux degene met een onsterfelijke natuur, terwijl de ander, Castor, als sterfelijk
beleefd werd. Dit hangt samen met de polariteit van individualiteit en persoonlijkheid. Vanuit een
dergelijk gezichtspunt zou de op de Archai volgende werkzaamheid van de Vuurgeesten of Archan-
geloi in het sterrenbeeld Kreeft ingeschreven staan en die der Seraphim in de Steenbok, wat we
daadwerkelijk ook zo kunnen aantreffen.

Wanneer wij de blik zo wenden naar de Dieren-  Figuur 4
riem als een kroniek van het werken der goden op
de Oude-Saturnus, voert dit ons tot het beeld van
een geestelijke dampkring om de oude Saturnus,
zoals die ons door Rudolf Steiner in ‘De weten-
schap van de Geheimen der Ziel beschreven
wordt. Deze was de woonplaats van de geestelijke
wezens die de evolutie op gang brachten, een
geestelijke dampkring die de plaats innam van de toen nog niet aanwezige sterrendierenriem.

Hoe kunnen we nu in de sterrenbeelden Steenbok en Kreeft het stadium van de vorming van de
etherische kiemen van de zintuigen herkennen? De imaginatie van de Steenbok beschrijft ons een
wezen dat met één deel hoog binnendringt in kosmische regionen, zoals de aardse steenbok op-
klimt naar de hoogste bergtoppen, het gebied van het zuivere licht der hoogten. Daarin herkennen
wij iets dat aan het hoogste in de kosmos verwant is, zoals bijvoorbeeld ook de wezens van de
hoogste geestelijke hiérarchie, de Seraphim. Maar met het andere deel van zijn wezen dringt deze
in oude imaginatie geschouwde Steenbok in het lagere binnen. Hij heeft een vissenstaart, hij is in
dat deel van zijn wezen het directe tegendeel van zijn voorzijde. Terugblikkend op de werkzaam-
heid der Seraphim die hun hoge visioenen offerden aan wat wezenlijk lager stond, zien wij een ze-

47



kere verwantschap met de eigenaardige kosmische Steenbok. Dit schouwen van de mens in de
oudheid drukt zich ook uit in het symbool dat nog altijd voor de Steenbok gebruikt wordt, (figuur 4)
Deze symbolen zijn een soort stenografische tekens die het karakter van de dierenriembeelden op
indringende wijze uitdrukken.

Anderzijds benadrukt de Kreeft meer het oprollen in  fiquur 5
het eigen wezen of het indalen in het 'lagere’ (figuur 5)

In feite worden de horens van de Steenbok hier nog
steeds waar genomen, maar nu volledig gericht op het
principe van het oprollen en ook weer uitstralen. (Vanuit
een ander gezichtspunt kunnen we het Kreeft-symbool
ook in verband brengen met de spiraalvormige vissen-
staart van de Steenbok)

Zo kunnen we in de Kreeft een kosmisch teken her-
kennen dat verwant is met het opnemen van de visioenen van de Serafijnen door de Archangeloi,
zoals dit eerder beschreven werd, en met het inlijven van deze visioenen in de menselijke voorou-
ders als kiemen van de zintuigorganen.

Verdere opheldering krijgen we, wanneer we onze aandacht richten op de dierenriem als het
oerbeeldenrijk van het menselijke organisme. In overeenstemming daarmee hebben elleboog en
kniegewricht hun oergebied in de sfeer van de Steenbok. Deze gewrichten hebben een uitzonder-
lijke plaats in het lichaam. In de bovenarm en het bovenbeen zien we een tendens van het orga-
nisme om zich naar de buitenwereld te richten. Op zichzelf zou deze gerichtheid naar de buitenwe-
reld echter enkel mechanische beweging zijn, een zeer stijve aangelegenheid. Van buiten af moet
iets anders hieraan tegemoet komen. De ontmoeting tussen de organische binnenwereld met de
buitenwereld heeft plaats in deze gewrichten. Is dit zo, dan zijn knie- en ellebooggewricht eigenlijk
al een soort zintuig. Natuurlijk kan dit zintuig niet worden vergeleken met een van de hoger ont-
wikkelde zintuigen, maar als brandpunt tussen binnen- en buitenwereld is het een aanleg in deze
richting. Zo heeft de Steenbok verwantschap met de schepping van de zintuigorganen in het kos-
mische ontwikkelingsproces. Daadwerkelijk wordt in de wetenschap van de geest de Steenbok be-
schouwd als het gebied van de oorsprong van het gezichtszintuig en zijn orgaan, het oog. Het oog
heeft een innige verwantschap met de knie, het is een knie, omgevormd door de dynamiek van het
zien. Want in het oog ontmoeten beide elkaar, de ‘buitenwereld’, dat wat als zintuiglijk object wordt
waargenomen en de ‘innerlijke wereld’ die het waargenomene verheft tot de inhoud van een voor-
stelling. - Met de Kreeft is het anders gesteld. De Kreeft is vanouds geschouwd als het gebied dat
het oerbeeld draagt van de menselijke borstkas. De borstkas beschermt het binnenste van het
hart-en-longenorganisme en sluit dit af. Met deze streek is in sterke mate het menselijk gevoelsle-
ven verbonden. Het voelen is een activiteit die weliswaar dat aangrijpt wat eerst door de zintuigen
in de mens binnenstroomt, maar zet dit dan voorts volledig om tot iets innerlijks en brengt het in
betrekking tot het eigen wezen. Op deze wijze is de verhouding Steenbok - Kreeft verwant aan de
verhouding tussen buiten- en binnenwereld met betrekking tot de zintuigen. Nu mogen we het ons
echter niet zo voorstellen, als zou in deze fase van de Oude-Saturnus al iets in de menselijke voor-
ouder hebben bestaan dat hem in staat stelde een bewustzijn te hebben van de ervaringen die
door de zintuigkiemen werden opgedaan. Het vermogen van de huidige mens om zijn ervaringen

48



door de zintuigen bewust te vatten, berust op de schepping van de grondslagen voor een menselijk
zieleleven die pas in de loop van lange ontwikkelingsperioden gelegd werden. Een ontwikkeling die
eveneens tot op zekere hoogte op Saturnus werd voorbereid. Hiertoe moesten geestelijke wezens
werkzaam zijn die in hun ontwikkeling weer lager stonden dan de Archangeloi. Zij worden de Zo-
nen van Schemering of ook wel Angeloi genoemd. Hun werk bestond uit de ontwikkeling van een
soort kiemkrachtig stofwisselingsproces in de menselijke voorouder. De Angeloi konden in deze
fase van hun eigen ontwikkeling deze gebeurtenissen niet zelf sturen. Hiervoor hadden zij de me-
dewerking nodig van zeer verheven geestelijke wezens, namelijk de Geesten van Harmonie ofwel
de Cherubijnen. Zoals hun naam reeds aangeeft, leefden deze in het element van de geestelijke
sferenharmonieén, zogezegd in de muziek die de gehele Saturnuskosmos doortrok. Zij vormden
deze kosmos volgens harmonische wetmatigheden die aan het muzikale element geestelijk ver-
want zijn, doordat zij de Angeloi behulpzaam waren, werd er harmonie of kosmisch-geestelijke
muzikale compositie in de oerstofwisseling van de Saturnusmens gebracht. Deze stofwisseling had
slechts een zeer verre verwantschap met de huidige verhoudingen. Het betrof een warmtestofwis-
seling die de ziele-substantie die van de Geesten van Wil (Thronen) was uitgestroomd nog na
stond*** In deze Saturnusstofwisseling dienen we iets te herkennen wat overeenkomt met de al-
lereerste aanleg van het verstandelijk vermogen van de huidige mens, zijn vermogen om andere
wezens of voorwerpen innerlijk te begrijpen. Hiermee schouwen wij in een gebied van goddelijk
scheppen waar het allereerste begin van ‘innerlijkheid’ geschapen werd; een ‘innerlijkheid’ die de
reeds aangelegde zintuiglijkheid (die ook nog volledig verschilde van iedere tegenwoordige zin-
tuiglijkheid) tegemoet trad. Het was als een warmtegedachten-stofwisseling die de toenmalige
mensenvoorouders weliswaar niet als verstand konden beleven, maar geestelijke wezens (de Che-
rubijnen) konden in deze processen de harmonieén van het goddelijke denken beleven.

Ook deze ontwikkeling kunnen wij in de Dierenriem terug vinden, in de kosmische schrifttekens
van de sterrenbeelden Waterman en Leeuw. Waterman en Leeuw werden in de oude mysterieoor-
den beleefd als de sferen waar de oerbeelden te vinden waren van dat wat werkzaam is in de
functies van bloedsomloop en hart in het menselijk organisme. In de Leeuw ervoer men het sa-
menvattende principe dat in de hartfunctie tot uitdrukking komt. Met de Waterman werd verbon-
den wat uitgaat naar de periferie en daar de tendens ontwikkelt om met de buitenwereld in relatie
te treden. Vandaar dat de Waterman werd beschouwd als drager van het oerbeeld van de menselij-
ke onderarm en onderbeen. Want in dit gebied van het organisme wordt de stroom die van het
centrum naar de periferie gaat, gestuwd en zou vervloeien als de huid haar niet een belemmering
zou opleggen. Ook weten we dat juist in deze gebieden van het lichaam het warmteorganisme van
de mens dat in de bloedsomloop leeft, beinvloed en gestuurd kan worden. In de richting Water-
man-Leeuw vinden we dus een sfeer waaruit de ‘stofwisseling’ geboren wordt, die als bloedsom-
loop drager van het leven is. Deze stofwisseling werd op de Oude-Saturnus aangelegd in de hier-
voor beschreven fase, hoewel we daar nog niet van bloedsomloop of leven bij de menselijke voor-
ouders kunnen spreken. Er was sprake van een soort ‘schijn-leven’. Dit ‘leven’ bestond uit de be-
schreven warmte-stofwisseling, waardoor die subtiele stoffelijkheid die als objectief ‘verstand’ de
kosmos doortrok en in de voorouder van de mens in en uit ging. Hierin zien we een soort hoogte-
punt van de Saturnus-ontwikkeling, dat ons op een opzienbarende manier het wezen van de mens
toont. Het ‘leven’ van Saturnus dat zich in de voorouders toentertijd vooralsnog als een schijnleven

49



voordeed, was nog een verstandelijk, een gedachte-element. Het was verwant aan-, geinspireerd
en geordend door de bestuurders van de goddelijk-geestelijke harmonieén, de Geesten van Har-
monie. Wat zich toen als Saturnus-trap openbaarde was nog veel meer verwant - wanneer wij ons
een beeldende vergelijking mogen veroorloven - met het ‘leven’ van het menselijke hoofd in de
huidige fase van ontwikkeling. Het menselijke hoofd heeft geen leven in eigenlijke zin, het is ook
een schijnleven, maar het dient om de basis te vormen voor de werkzaamheid van de zintuigen en
het denken. Het verstand is in zekere zin een stofwisseling, die aan de Saturnus-stofwisseling in-
nerlijk verwant is.

Zo kunnen wij op onze Waterman-Leeuw-voorouder op de Oude-Saturnus onze blik richten en
in hem een soort aanduiding zien, een allereerste kiemaanleg van het hoofd.

Opnieuw zijn we, maar nu van een andere kant, tot het beeld van de drieledige mens gekomen,
dat we eerder beschreven hebben. We moeten het feit onder ogen zien, dat de bovenste, de
hoofdmens, de oudste van het menselijke organisme is. Zijn oorsprong ligt in de Oude-Saturnus,
hoewel dat 'hoofd' op Saturnus zelfs in de verste verten niet leek op het huidige mensenhoofd. De
verwantschap ligt in de inwendige, etherische structuur en de functionele richting.

Daarmee komen we aan de laatste grote fase van de Oude-Saturnus, waarin de menselijke
voorouder in de voor dat moment grootst mogelijke volmaaktheid verscheen, zoals de toenmalige
omstandigheden en de vooraf gegane trappen van ontwikkeling dit mogelijk maakten. Deze men-
sen-voorouder was een soort robotachtig wezen, geheel gevormd naar het beeld van zijn godde-
lijk-geestelijke omgeving en volledig gestuurd door de wezens van de hiérarchieén der goden. Hij
had eigen leven noch bewustzijn. Zijn gestalte en zijn bestaan waren een getrouwe afbeelding van
de daden en bedoelingen der goden. Maar meer dan een uiterlijk beeld was hij niet, zonder enig
innerlijk leven, dat wil zeggen, dat hij daar stond als een getrouw fysiek oerbeeld van de latere
stoffelijke mens. Dat stoffelijke mensenbeeld is ook in het huidige stadium van ontwikkeling nog in
de grootst mogelijke mate onttrokken aan de invloed van de eigenzinnig geworden innerlijke aard
van de mens, zijn zielewezen. Dat hangt samen met het feit dat de mensen-voorouder een nauw-
keurige spiegel was van zijn goden-omgeving en van de gebeurtenissen die daarin plaats vonden.
Hij was slechts stoffelijke mens, het oerbeeld van het stoffelijk mensenlichaam, gevormd uit warm-
te-substantie. Wat zijn bewustzijnstoestand betreft, was hij gelijk een kristal nu, in een haast tijd-
loos bestaan van slaap spiegelde hij de muzikaal-mathematische scheppingsharmonieén van de
goden. Zij het dat dit Saturnus-kristal enkel uit warmte bestond.

Deze laatste fase van de Saturnus-ontwikkeling vinden we duidelijk in het sterrenbeeld van de
Vissen opgetekend. Maar voordat wij ons hiervan in volle omvang een voorstelling kunnen maken,
moeten wij ons eerst een beeld vormen hoe het met deze Saturnus-mens gesteld was. Alle voor-
stellingen doen de werkelijkheid slechts bij benadering recht, daar alle begripsbeelden uit de te-
genwoordige wereldsamenhang genomen moeten worden.

Als eerste fase hadden wij de algemene en vooreerst chaotische wilssubstantie van de Thronen
die door de Geesten van Wijsheid aangevat werd. Zij vormden daaruit een soort spiegel voor de
goddelijke wijsheid, die tevens kosmisch leven was. Daaruit ontstond iets als een allereerste ten-
dens tot ontwikkeling van het latere menselijke hersen- en zenuw-zintuigsysteem. Deze kosmische
handeling staat ingeschreven in de Ram. Hij verschijnt in het menselijk hoofd in de vorm die door

50



de neuswortel en de wenkbrauwen ontstaat. Het is de vorm van het symbool dat in de kosmologie
gebruikelijk is voor de Ram (figuur 6)
Vervolgens zagen we de Geesten van Beweging ingrijpen. Zij droegen
het kosmisch-ordenende zieleleven als goddelijk woord in het weer-
spiegelende ‘leven’ van de Kyriotetes binnen. Hierdoor werd, zo kunnen
wij ons voorstellen, de goddelijke wijsheid veranderd tot een bestaan
in oer-ideeén of oerbegrippen. Omdat dit alles echter slechts als een
weerspiegeling in het Saturnus lichaam aanwezig kon zijn, moesten
wij bedenken dat ook deze ontwikke-
ling zich een soort fysieke of fysiologi-

figuur 6 sche afdruk schiep. Dit konden wij on-
derkennen als een eerste etherische aanleg van de voorste herse-
nen die achter het voorhoofd verborgen liggen. Maar er mag geen
twijfel over bestaan, dat in de Saturnus-fase enkel de tendens tot
deze aanleg werd gewekt. Zo komen we tot de Stier. (figuur 7)

Hierbij moeten we in het oog houden dat deze ontwikkeling die
zich in de Dierenriem spiegelt, niet rechtlijnig van de Ram in de
Stier overgaat, maar dat zij, laten we zeggen uitgaand van de Ram, figuur 7
door de gehele Dierenriem, door Vissen, Waterman, Steenbok, Schutter, enz. gaat, totdat zij vanaf
de andere kant bij de Stier aankomt. Dit heeft betrekking op alle hier aangeduide ontwikkelingsfa-
sen. Het betreffende sterrenbeeld, zoals hier bijvoorbeeld de Stier, zou dan min of meer als een
hoogtepunt verschijnen in de volledige cyclus die aan bod is.

De ontwikkeling zet zich voort. We hebben een wending zien optreden door de werkzaamheid
van de Geesten van Vorm die voerde tot een individualiseringstendens. Deze individualisering vol-
trok zich als een afsplitsen van afzonderlijke wezens uit de massa van de planeet, waarna warmte
optrad als de allereerste fysieke manifestatie.
Men zou zich een allereerste celdeling voor moe-
ten stellen als een loskomen van het afzonderlijke
wezen van dat wat aan hem grensde. Fysiologisch
gesproken zouden we hierin de aanleg tot sym-
metrie, het benadrukken van rechts en links als
grenzen van het eigen organisme moeten her-
kennen. Ook de beide hersenhelften zouden
daarmee samenhangen. Zo komen we van de
Stier tot de Tweelingen en moeten onze symbool-
taal op de volgende wijze verder voeren. (figuur 8)

—

(figuur 8) Tweelingen

We kunnen ons voorstellen dat de basis voor deze oer-symmetrie door een allereerste tendens
tot vorming van de beide hersenhelften gelegd werd. Later, in de loop van de verdere ontwikkeling,
kon deze aanleg in het organisme neergelaten worden, waardoor symmetrie in het gehele mense-
lijke organisme tot stand werd gebracht. Nadat het midden van de Saturnus-ontwikkeling bereikt
was, werd de aanleg voor een wending naar buiten voorbereid. Dit hing samen met de beleving

51



van persoonlijkheid door de Archai in de Saturnus-warmtemens. Vanuit een kosmologisch ge-
zichtspunt kon deze fase beleefd worden als een werkzaamheid vanuit de Tweelingen naar de
Schutter. In de huidige menselijke lichaamsgestalte verschijnt dit als het voorwaarts gaan vanuit
de schouderbladen in de bovenarmen, maar bij de toenmalige Saturnus-mens kon daarvan geen
sprake zijn. Niettemin hebben we ook in de hoofdmens een aanduiding hiervan: de symmetrie die
bijvoorbeeld in de beide hersenhelften werkt strekt zich eveneens uit in de vorming van boven en
onderkaak. Deze zijn in het menselijke hoofd gelijkwaardig aan armen en benen in de onderste en
de middelste mens. Ook hier mogen wij het ons niet zo voorstellen dat bij de Saturnus-mens zich
iets zou voordoen wat op een huidige kaak lijkt, slechts een tendens, een subtiele etherische ge-
richtheid naar buiten werd aangelegd. Deze ontwikkeling wordt ook nog aangeduid in de verlen-
ging van de hersenen tot in het ruggenmerg.

Zo komen we tot een volgen-
de uitspraak in onze symbool-
taal. (figuur 9)

De richtingen die in de teke-
ning worden aangeduid geven
slechts enkele van de vele
mogelijke aspekten aan. We
zouden ons bijvoorbeeld ook
een verandering in voor-
waartse richting, naar ons toe
gedacht, kunnen voorstellen.

figuur 9

Als volgende stap in de ontwikkeling zagen we de vorming van de zintuigkiemen door de sa-
menwerking van Archangeloi en Seraphim. Deze werkzaamheid konden we herkennen in de dy-
namiek van de sterrenbeelden Steenbok en Kreeft. We weten weliswaar dat deze sterrenbeelden de
oerbeeld-gebieden zijn van het knie-gewricht en de borstkas. Maar we kwamen ook tot het besef
dat in een diepere betekenis het zintuig-orgaan, bijvoorbeeld het oog, met betrekking tot de daarin
aanwezige dynamiek zijn oerbeeld-oorsprong in de Steenbok heeft. Dit moeten we met name be-
seffen wanneer we van de Saturnus-ontwikkeling spreken, omdat daar nog niets was wat met
knie-gewricht of borstkas overeenkomt. Het zintuig-orgaan is als een knie, in wiens beweeglijkheid
en weerstand buiten- en binnenwereld elkaar in een organische samenhang ontmoeten. Zo kun-
nen wij ons voorstellen hoe in de voortgang van de Schutter-Tweelingen-ontwikkeling naar die van
Steenbok-Kreeft, het nog ongedifferentieerde van de Schutter (algemene tendens) omgevormd
wordt tot iets dat meer bepaald is, laten we zeggen het etherbeeld van een 0og. Daarentegen heeft
zich uit de dynamiek die in het Kreeft-beeld verborgen ligt, het omhullende en omsluitende prin-
cipe ontwikkeld dat de mens begrenst, bijvoorbeeld als oertendens tot de vorming van de schedel.
De fysieke substantie van deze voorouders van de mens was in dit stadium nog altijd enkel warm-
te.

Op deze ontwikkeling volgt een cyclus waarin de oerstofwisseling gevormd werd die we aan het
sterrenbeeld Waterman-Leeuw aflazen. In dit stadium van de evolutie is weliswaar nog niets aan-
wezig van hetgeen dan later als kosmisch-geestelijk oerbeeld in de vorming van het menselijk hart

52



en de bloedsomloop gestroomd is. We zouden het ons veeleer zo moeten voorstellen dat van de
met de Leeuw overeenstemmende richting een werkzaamheid uitging die de subtiele vorming van
de oer-hersenen met het eveneens etherische zintuigsysteem, dat slechts als algemene aandui-
ding bestond, meer afzonderlijk gespecialiseerd en geindividualiseerd heeft. Hierdoor kon de Sa-
turnus-mens een opname- en doorlaatorgaan worden voor de warmte-verstands-stromen op de
Oude-Saturnus. Uit de geestelijke richting van de Waterman werd een allereerste etherische aan-
leg geschapen, die de mens dan veel later, gedurende de aarde-ontwikkeling, in staat stelde om
wat hij in het Leeuw-organisme van zijn hersenen ervoer aan de luchtstroom als woord toe te ver-
trouwen. We zien dat hier de kiem gelegd werd voor de menselijke mond (of de lippen), die het
vormen van het menselijke woord, en ook de voedselopname dient.

Tenslotte stond in de afsluitende ronde van de Oude-Saturnus het mensen-oerbeeld voor ons,
nog zonder leven en een getrouwe automaat van de hem omgevende goddelijke wereld. Deze Sa-
turnus-mens zou voor ons verschijnen als een fantoom, als een uit warmte-nevelsluiers schimach-
tig opduikende gestalte van een hoofd. Zo zouden we ons het oerbeeld van het menselijke aange-
zicht kunnen denken als ontstaan uit de werkzaamheid van de goddelijk-geestelijke oerkrachten
van de Vissen. Dit aangezicht leek slechts aanduidend op het tegenwoordige menselijke gezicht.
Het was echter levenloos als een masker. Zijn oerbeeld was de goddelijk-geestelijke wereld zelf. Zo
krijgen we ook toegang tot het aangeduide feit in de religieuze geschriften van de mensheid, dat
de mens naar God's evenbeeld geschapen werd.

Samenvattend moet de ontwikkeling van de Oude-Saturnus, die het fysieke menselijke oerbeeld
schiep in de volgende kosmische samenhang beleefd worden.

In wezen zou dit ‘oer-hoofd’ begrepen moeten worden als iets dat staat tussen het huidige
mensenhoofd en de borstkas. Een borstkas die zo verstaan moet worden, dat de ruggengraat het
meer rustende gedeelte (Ram-Stier-Tweelingen) en de ribben het meer ' uitstralende ' deel (Schut-
ter-Steenbok-Waterman-Vissen) van het ‘Saturnus’- hoofd vertegenwoordigen.

Hier dienen nu enkele gezichtspunten aangevoerd te worden die het begrijpelijk kunnen maken
waarom de Saturnus- mens nu juist als ‘oerhoofd’ gezien kan worden.

In het begin werd reeds gesproken van de 'kosmische mens’, dat wil zeggen, van de geestelijke
mensengestalte die de mens in het leven tussen dood en geboorte samen met de wezens van de
geestelijke hiérarchieén opbouwt. In die toestand is de mens nog volledig sferen-mens; in bepaald
opzicht is hij zelf de Dierenriem. Wanneer hij zich dan genoopt ziet om in een nieuwe incarnatie af
te dalen, trekt hij deze substantie van de Dierenriem samen, totdat zij op aarde ‘gevuld met mate-
rie’ verschijnt en niets meer of minder voorstelt dan de fysieke menselijke gestalte.

Nu is echter de aangeduide samenhang nog oppervlakkig. Het gaat hier om het zogenaamde
‘Mysterium Magnum' dat in het occultisme vanouds bekend was en dat Rudolf Steiner (Cyclus 'Der
Mensch im Lichte von Okkultismus, Theosophie und Philosophie’ GA 137) op een nieuwe wijze ge-
formuleerd heeft. De mens is immers een drie-ledig wezen. Ook hierover spraken wij reeds eerder.
Elk van deze drie mensen is op zichzelf weer een zevenledig wezen en ieder van deze zeven leden
heeft een innige verhouding tot de Dierenriem. Daarin verschijnt dan pas werkelijk de 'kosmische
mens' (Adam Kadmon).

Wij geven hier de bekende samenhang:

53



S NTENCE

Hersenen

Strottenhoofd en oor - oriéntering naar klank en toon
Schouders en armen

Bovenarmen

Elleboog-gewricht

Onderarm

Handen

Middelste mens:

X
S

I
L o
==
M

X7

Ruggenmerg - hersenen van de middelste mens - verbindend de
bovenste (hoofd) met de onderste (stofwisseling-ledematen) tweeling
Omsluitende borst

Binnenste van de borst

De lichaam-inhoud onder het middenrif

Evenwicht tussen het organische 'binnen‘ en de buitenwereld

Sfeer van de voortplanting, in zoverre deze samenhangt met innerlijke,
organische gebeurtenissen en processen

Richting naar buiten (bovenbeen)

Onderste mens:

L
—=
M
X7
.

K

Zonnevlecht ('hersenen’ van de bewegings-mens)
Evenwichtsmogelijkheid van de bewegings-mens (heupen)
Uiterlijke voortplantingsorganen, naar het geslacht gescheiden
Het bovenbeen als bewegings-orgaan. Spanning en ontspanning
Knie-gewricht

Onderbeen

Voeten

54



Deze 'kosmische mens' die achter de stoffelijke mens staat, heeft echter met betrekking tot zijn
drieledigheid nog een andere zeer belangrijke samenhang.
De hoofd-mens is een micro-kosmische herhaling van Saturnus, de middelste mens is een afbeel-
ding van de zonneontwikkeling, terwijl de ledematen-stofwisselings-mens een imaginatie van de
maan weergeeft, (vergl. Rudolf Steiner, ‘Esoterische Betrachtungen karmischer Zusammenhange’
XVII, 4 mei 1924 GA 239)

Dus is bijvoorbeeld de hoofdmens met zijn zeven leden ( Ve ¥ = X ey -~ )'L )
een, hoewel buitengewoon sterk samengedrongen, biografie van de Oude-Saturnus. Dit feit, dat
wil zeggen Oude-Saturnus en mensenhoofd in de zin van het Mysterium Magnum hebben we ge-
probeerd weer te geven in figuur 10. We zijn nog een stap verder gegaan en hebben in het Satur-
nus-oerschrift van het hoofd de biografie van de zeven grote ronden van de Oude-Saturnus door
de tijd heen, geprobeerd te lezen. De ervaring leert dat dit mogelijk is en zo blijkt op grandioze wij-

55



ze dat de geesteswetenschap inderdaad met beide voeten op de grond van de werkelijkheid staat
die zich door de zintuigen openbaart.

Een mogelijk tegenwerping zou kunnen zijn, dat het in samenhang brengen van de geestelijke
achtergrond van de hoofdmens met Saturnus, van de middelste mens met de zon en de ledema-
tenmens met de maan, berust op de hemellichamen
die tegenwoordig met deze namen aan de hemel ver-
schijnen en niet op de belichamingen van de aarde
die vooraf zijn gegaan aan de huidige aarde-ontwik-
\ keling. We mogen echter niet vergeten dat de hemel-

figuur 11

lichamen van het huidige zonnestelsel een sterke in-

nerlijke betrekking hebben met deze vroegere plane-
) taire belichamingen en daarom voor een deel nog hun
namen dragen. Zo is bijvoorbeeld de huidige Saturnus
in de structuur van zijn substantie, met betrekking tot
de wezens die hem bewonen en ook met betrekking
tot de bekende ringen, een getrouwe afbeelding van
de Oude-Saturnus.

Uit het oerbeeld van het Saturnus-hoofd heeft zich de volle-
dige latere menselijke gestalte ontwikkelt. Aanvankelijk was dit
'hoofd’ nog meer gelijk de menselijke borstkas, (figuur 11)

Toen, in een stadium veel later dan de Oude-Saturnus vond
een splitsing plaats. De ‘oer-borstkas’ die gelijkertijd ook een
soort hoofd was, toonde als doorsnee gezien een polariteit,
(figuur 12)

Op een bepaald tijdstip van de kosmische ontwikkeling werd
de rustende pool van de fysieke mensenvoorouder ‘vergroot’ en
‘wijder gemaakt’. In verhouding daarmee schrompelde daaren-
tegen de pool die tot beweging tendeert. Zo benaderde een ge-
deelte van de menselijke gestalte die door deze ontwikkeling
heen moest gaan, meer de huidige vorm van het hoofd. In zeke-
re zin spleet zich de oorspronkelijk gesloten middelste mens en
vormde naar boven toe de hoofdmens. De tegenovergestelde
pool van de menselijke vorm trad het omgekeerde principe bin-
nen, (figuur 13)

figuur 12

' Het rustende deel nam af en het bewegende nam de overhand.

( C Hierdoor ontstond de eerste aanduiding van de ledematenmens.

! Dit had lang na de Oude-Saturnus-ontwikkeling plaats. Maar

‘ { een deel van de menselijke gestalte bleef steeds de oorsprong
figuur 13 trouw en vormde zo de grondslag voor de huidige borstmens.

56



Gelijkertijd kunnen we ook onderkennen hoe vanuit de richting waar nu de Dierenriem ver-
schijnt, in de Oude-Saturnus-ontwikkeling een ‘dampkring’ van geestelijk- hiérarchische wezens
aanwezig was, wezens die na elkaar in de ontwikkeling ingrepen.

Toentertijd bestond er nog geen sterrenhemel. Deze en met haar de Dierenriem van vaste ster-
ren, ontstond pas veel later. De wezens van de hiérarchieén trokken zich langzaam in hogere sfe-
ren van hun bestaan terug. Nadat zij hun impulsen gegeven hadden was het voor hen niet meer
noodzakelijk om zich met hun wezen in het ontstaansproces van de werelden te verzinken. Bij het
terugtrekken lieten zij echter hun ‘gewaden’ achter en deze werden in de loop van een graduele
verdichting tot de grondslag van sterrenhemel en dierenriem.

Zo was er aanvankelijk in plaats van de Dierenriem de wezenlijke wereld der hiérarchieén.-
Daarna trokken zij zich terug en de dierenriem werd hun wereld van openbaring, totdat zij zich tot
een bepaalde graad losmaakten, zodat de verder verdichte dierenriem enkel nog hun werkzaam-
heid in het wereld-al manifesteerde.

Tenslotte werd het moment bereikt waarop de hiérarchieén zich volledig teruggetrokken hadden.
Dit valt samen met de berekenbaarheid van de sterrenwereld, vanaf dat moment schijnt de dieren-
riem enkel nog als een automaat het werk van de hiérarchieén voort te zetten. Dat is de sterren-
hemel en het wereld-al, de kosmos, die Rudolf Steiner werkwereld noemt. Zij spiegelt enkel nog
een naglans van haar wezenlijke oorsprong.

We moeten het ons echter niet zo voorstellen alsof de hiérarchieén in één punt van de dieren-

riem of een geestelijke equivalent daarvan gelokaliseerd waren. ledere hiérarchie omvatte de ge-
hele geestelijke 'dampkring’ en had in een van de ‘tekens’ haar centrale punt.
Het woonoord van de Thronen bevond zich bijvoorbeeld in het deel van de ‘dampkring’ van de
Oude-Saturnus, dat met het sterrenbeeld Vissen overeenkomt, maar van hier uit beheersten zij de
gehele kring. Hetzelfde was van toepassing op de Kyriotetes, die hun ‘standplaats’ in de Ram had-
den, maar hun ‘omtrek’ lag als het ware binnen die van de Thronen. Zo zou dan iedere hiérarchie
haar eigen omtrek hebben, wat ons voert tot het beeld van negen oorspronkelijke, concentrisch
geordende ‘kringen’ of ‘geest-sferen’, in overeenstemming met het aantal der geestelijke hiérar-
chieén.

Open blijft nog de vraag wat in deze geestelijke dierenriem op de plaats van Maagd, Weeg-
schaal en Schorpioen gevonden werd. Daar vonden we nu het beeld van de mens zoals hij nog in
de schoot der goden rustte (figuur 14 en 15):

In de Schutter vinden we: de warmtemens

in Schorpioen, of beter, in zijn sfeer: de luchtmens
in de Weegschaal: de watermens

op de plaats van de Maagd: de aardemens

57



Hierdoor treden grote samenhangen tevoorschijn die ons verdichting toestanden nader brengen
die pas ver in de tijd na de voorafbeeldingen van Saturnus zullen volgen. Hierop zullen we nog te-
rug komen.

Daarnaast kunnen we echter in de oorden van deze sterrenbeelden op een zeer hoge trap uit de
centrale richtingen van de geestelijke sferen de drie-eenheid erkennen:

Maagd - Vader
Weegschaal - Zoon
Schorpioen, of de Adelaar

die hij in de grijze oudheid was - Geest

In samenhang met het laatste gezichtspunt is de Schutter nog een open vraag. Maar in hem
kunnen we zonder problemen het oerbeeld van de mens herkennen, zoals hij nog in de schoot der
goden rustte, met name zoals verbeeld in figuur 14.

.o T \@\
,(Iguslen vu., Vu o L 7\
p gecskv, "lr.q;e'slenm | (orc.\\qnse.\m) / Zonen “2
b Van \ hcid‘q‘l /v“"dt \
e

weging \(archai) ! /  Schemeri
/\ (ynamis) 4 (qmse\o,) = \
$"Cn ~ ~ P A \
/ w\js\ne\d \'ﬂ?

I (kyno{e{zs)

de m o™

e ens

o inde schoot >

~ “geesten i schee S €
ot / \

h‘"momc \ 7

\(C\neruk.m) / 3&'5{0'!

R\ // hefo\c

~ (sevaphim)
~

My ool oz -
2 ; figuur 14

'\



\

—
~ \\
////>\///: ———‘\\\\/4 \\\\
/ B —-$

~
7 — ‘x“'q\‘\ \\\\
///’/// Nareis— © o ™ \\\\\\
’Y.////// P -
v SI

/’// /r,‘pms \\

Eolif T

Py g v\
// / 0 Ft \\\\

/1 \\
/',,/I,’/// \!\
g ! f ) !

. | 1
*EITTTT EETare

R EREE fyor !
\ i

, i F HK | \ \ A\

TRETERTE N ¥
\\\\ \\\\\\\ //

\\ \ \\\\ \\\\\ 22 //////
W\\Aébq“Qi"\\\\

VA AN BN ///'.n.
A /" =
NN TN N
\ <
N R

N e
%
figuur 15

In de laatste grote ronde van de Oude-Saturnus die we in het spiegelbeeld van het sterrenbeeld
Vissen zagen, werd echter nog iets anders verbeeld. In aanvang zagen we de Geesten van Wil hun
wils-offer uit de Vissen overdragen aan de Geesten van Wijsheid in het sterrenbeeld Ram. Toen de
ontwikkeling van de Oude-Saturnus aan haar einde, in de Vissen, gekomen was, traden de Geesten
van Wil opnieuw naar voren. Zij lieten in de menselijke voorouders de kiem van de Geestmens
(Atma) neer. Het was weliswaar een tere kiem, die ook tegenwoordig in de aarde-ontwikkeling nog
altijd kiem is en pas in de verste toekomst, in de Vulcanus-ontwikkeling volledig geopenbaard en
gevormd zal zijn. Maar in de Oude-Saturnus-fase werd door de goden reeds voorzien wat de mens
uiteindelijk zal zijn. Om ons een - zij het ook tastend-vermoedende - voorstelling van de Geest-
mens te maken, zouden we de Saturnus-oermens kwalitatief volledig moeten omkeren. De Satur-
nus-mens, het oerhoofd, was immers volledig ontvangend en dat is ook bij de huidige fysieke
hoofdmens nog het geval. Stellen we ons deze ontvankelijke karakteristiek omgestulpt voor, zodat

60



bijvoorbeeld de werkzaamheid van het oog dat het wezen van een object ontvangt en fotografeert’
omgevormd wordt tot een ‘binnenzien’ van geestelijke werkelijkheid in het object. ledere zintuiglij-
ke activiteit zou dan een nieuwe schepping, een herscheppen betekenen. Het is duidelijk dat de
mens dit vermogen nu nog niet hebben kan. Maar in de verste toekomst zal dit mogelijk zijn. Als
we ons dit oerhoofd als omgevormd geestelijk orgaan voorstellen dat geestelijk actief zal zijn. Het
Stier-gebied bijvoorbeeld zou iets moeten worden dat de begrippen, de scheppende goddelijke
oerbeelden niet alleen begrijpen kan, maar uit het goddelijke woord volledig nieuwe en scheppen-
de ‘oerideeén’ vdortbrengen kan. Dan zal de mens zelf te midden van het koor der geestelijke hié-
rarchieén staan. Dergelijke voorstellingen kunnen ons een zwak beeld van de Geestmens geven.

Het neerlaten van de kiem van de Geestmens in onze Saturnus-voorouders, kunnen we lezen in
het sterrenbeeld dat tegenover de Vissen ligt: de Maagd. De imaginatie van de Maagd die bij onze
tijd past benadert het beeld dat in de Apocalypse van Johannes, in het twaalfde hoofdstuk geschil-
derd wordt: de vrouw in de hemel, bekleed met de zon, een sterrenkroon op haar hoofd dragend en
staande op de maan. Haar kind, de mensenzoon, wordt door een verschrikkelijke draak vervolgd,
die dan in de hemelse strijd door de legioenen van Michael vernietigd wordt. Het wezen van de
hemelse jonkvrouw is de totaliteit van de goddelijke schepping van het oerbegin af aan. Haar kind
is de vrucht der schepping, waarop de goden hopen, dat wil zeggen, de Geestmens die aan het
einde verschijnen zal. Dit kind loopt gevaar, door de draak verslonden te worden. Het moet door de
gevaren en dwalingen van de evolutie heen gaan, die zich bijvoorbeeld ook tonen in de éénzijdige
ontwikkeling van hoofd- en ledematenmens. Maar Michael, de behoeder en beheerder van de
kosmische intelligentie, dat wil zeggen van de oerbeelden en oerimpulsen der goden, komt te hulp
en strijdt voor de mens tegen al wat hem van zijn goddelijke oorsprong en goddelijke doel wil weg-
voeren.

Het Saturnus-mensenwezen dat het enige ‘natuurrijk op de Oude-Saturnus vormde, kende nog
geen leven van zichzelf. Het droeg een schijnleven dat aan hem verscheen als de weerspiegeling
van het leven in zijn omgeving. Zo verscheen de mensenvoorouder op het bestaansniveau van een
tegenwoordig mineraal, niettemin was de substantie waaruit hij bestond nog veel verfijnder dan
die van het huidige mineraal. Hij was een warmtemineraal.

Nadat in de Saturnus-ontwikkeling alles bereikt was, wat onder deze omstandigheden bereikt
kon worden, loste de planeet met de warmtemens zich weer op in geestelijke substantie. Hij ver-
zonk in de nacht van het niet-zijn, die de geesteswetenschap 'Pralaya’ noemt.

De ontwikkeling van de Oude-Zon

Na de lange kosmische slaap, het pralaya, namen de wezens van de geestelijke hiérarchieén de
ontwikkeling weer op. Eerst werd opnieuw geschapen wat op de Oude-Saturnus al aanwezig was.
Er trad een soort verkorte herhaling op van de verworvenheden van Saturnus, van het robotachtige
mensenbeeld. Begin en einde van dit planetenbestaan dat vooraf ging hebben we in het sterren-
beeld van de Vissen waargenomen, als in een kosmische kroniek opgetekend. Daarom moeten we
nu, nadat de ontwikkeling opnieuw is opgenomen, de verkorte herhaling van de Oude-Saturnus in
het sterrenbeeld Vissen zoeken.

6l



Deze ontwikkeling zette zich tot een bepaald punt voort. Zo ontstond een nieuwe ‘planeet’ die
de wetenschap van de geest de ‘Oude-Zon’ noemt. Nu vindt er echter iets plaats tijdens deze eer-
ste ronde wat helemaal nieuw is. We vernemen over de Oude-Saturnusontwikkeling dat toentertijd
de Geesten van Wijsheid (Kyriotetes) nog niet bij machte waren leven in de Saturnusplaneet te la-
ten binnenstromen. In de tussenliggende tijd zijn de wezens van deze hiérarchie ook met betrek-
king tot hun eigen ontwikkeling verder gekomen. Zij zijn nu in staat de Saturnus- warmtesubstan-
tie die opnieuw ontstaan is met hun leven te doordringen. Zoals de Geesten van wil voorheen hun
eigen substantie, de wil, geofferd hebben, zo schenken nu de Geesten van Wijsheid een deel van
hun eigen wezen, namelijk de goddelijke Wijsheid, ofwel het Leven. Vanaf dit moment verschijnt de
mensenvoorouder als een tweeledig wezen. Door het Saturnusbestaan bezat hij een stoffelijk li-
chaam, dat met een 'levens’- of vormkrachtenlichaam doordrongen wordt. Deze stap voorwaarts
van het mensenwezen kunnen wij in het sterrenbeeld Maagd opgetekend vinden en de eerste ron-
de van de Oude-Zon is als het overdragen van de evolutie vanuit de geestelijke sfeer van de Vissen
in die van de Maagd.

Op oude afbeeldingen van de dierenriem wordt de Maagd als een vleugeldragend engelwezen
voorgesteld, met in de hand een korenaar gevat. Hierin ligt een verwijzing naar de levenskrachten
die in de plant, onderscheiden van het mineraal, werkzaam aanwezig zijn. Daadwerkelijk bereikt
de voorouder van de mens in de loop van de zonne-ontwikkeling het stadium van de plant, wat
zeggen wil dat zijn wezen kwalitatief gelijk wordt aan de huidige plant. Zeer zeker was de aard van
zijn stoffelijkheid wezenlijk verfijnder en etherischer dan die van de huidige plant.

In de tegenwoordige mens verschijnt de geestelijke dynamiek van het Maagd-sterrenbeeld on-
der andere omgevormd in het orgaangebied onder het middenrif. Dat is het gebied waar de sub-
stanties die door de voeding van buiten de mens worden opgenomen, volledig opgelost en vernie-
tigd worden, om aan de andere kant van het verteringskanaal als een vooreerst fysiek onzichtbare
levenschenkende kracht opnieuw te verschijnen. In dit Maagd-gebied dat deel uit maakt van het
menselijk organisme hebben we een feitelijke afspiegeling van de beschreven kosmische fase, ge-
durende welke het stoffelijke dat van de Oude-Saturnus afstamde door hoge geestelijke wezens
wordt aangevat en tot drager van het leven wordt gemaakt.

Gelijkertijd deed zich echter nog iets anders voor, dat we als een wetmatigheid in iedere ont-
wikkeling kunnen waarnemen. Slechts een deel van de warmte die voortkwam uit de Oude-Satur-
nus kon met een levenslichaam doordrongen worden. Een ander deel en daarmee een deel van de
geestelijke wezens die bij de Saturnus-ontwikkeling betrokken waren, kon deze vooruitgang niet
mee maken en vormde in zekere zin een afgezonderd ‘natuurrijk’ onder de met de mensenvoorou-
ders verbonden normale ontwikkeling. De mens zelf had er een geleding van zijn wezen bij ont-
vangen, het levenskrachten- of etherlichaam. Zo was hij dus in zijn ontwikkeling opgestegen. Nu is
echter ieder opstijgen aan de andere zijde met een afdalen verbonden. Een deel van de warmte die
in de mensenvoorouder door de krachten van het etherlichaam aangevat waren verdichtte zich tot
lucht, zodat de zonnemens nu wat betreft zijn stoffelijk lichaam als een gestalte uit warmte en
lucht verscheen. Hij was door een mantel van warmte omgeven, die een soort warmte-skelet om-
hulde. De ruimte binnen deze mantel was met ‘lucht’ of ‘gas’ gevuld. In deze stoffelijke gestalte
stak een lichtetherlichaam, want zoals aan de ‘onderzijde’ van de warmte-substantie zich door
verdichting lucht vormde, zo verscheen aan de ‘bovenzijde’ van de warmte lichtether. (figuur 16)

62



Qer-soturnus Oer-2on

licht ether
armte > (armte PR, 3
\uchi
\GSCVC " N
W\ensvnﬂj

figuur 16 ” nq‘(uurr'\:sk'

Dank zij deze lichtether kon de zonne-mens en daardoor de gehele zonneplaneet oplichten.
Vandaar de naam: Oude-Zon.

Ook deze ontwikkeling dienen wij ons nog binnen de eerste grote ronde van de zon voor te stel-
len. Het element van ’licht-lucht’ dat als iets nieuws toegevoegd werd, wordt duidelijk aangespro-
ken in de imaginatie van de gevleugelde jonkvrouw, in welk beeld deze eerste grote periode van de
Oud-Zon opgetekend verschijnt. Tevens is echter in het beeld van de Maagd ook een element van
zwaarte te vinden, dat verwant is aan het aarde-zwaar worden van de plant, nadat de vrucht uit-
gerijpt is. In dit zwaarte- element van de Maagd leeft de 'herinnering’ van de natuur aan de be-
schreven verdichting voort. Zo hangt dit sterrenbeeld samen met het afzinken van een deel van de
stoffelijke substantie in grotere verdichting, iets dat wij in de loop van de kosmische ontwikkeling
in toenemende mate zullen tegen komen. Deze tendens zullen we voortaan aantreffen als uit-
gaand van het sterrenbeeld Maagd, dat wil zeggen, van haar geestelijke achterliggende sferen.

Opnieuw schreed de ontwikkeling voort en trad de tweede grote ronde van de Oude-Zon in. Zo-
als op de Oude-Saturnus vingen nu, na de werkzaamheid van de Geesten van Wijsheid, de Geesten
van Beweging (Dynamis) met een nieuwe werkzaamheid aan. We hebben al eerder aangeduid dat
de Geesten van Beweging met een deel van hun wezen in het psychisch-kosmische element leef-
den, dat oorspronkelijk als aandrijvend motief aan de bewegingen van de sterren ten grondslag
lag. Hier, gedurende de zonne-ontwikkeling kunnen we nog niet van een fysieke sterrenwereld
spreken, net zo min als van een fysieke mens in huidige zin. Daarentegen is er slechts een psy-
chisch-motiverende substantie voor handen, die dan veel later, wanneer het universum tot stoffe-
lijke sterren verdicht zal zijn, deze stoffelijke hemellichamen aanvat en hen in overeenstemming
met de ziele-ervaringen van de geestelijk-kosmische wereld beweegt.

Deze psychische substantie was een wezensdeel van de Geesten van Beweging, van waaruit zij
nu inwerkten op de Oude-Zon en haar bewoners. Zij straalden kosmische gevoelens en emoties de
zonneplaneet binnen, trachten haar hiermee te doordringen. Nog steeds echter waren de wezens
die op de Oude-Zon leefden niet bij machte dit ziele- of bewustzijnselement in zich op te nemen.
Zo veroorzaakte de werkzaamheid van de Geesten van Beweging voorlopig slechts een soort spie-
geling, een nabootsende weerkaatsing. Dank zij deze spiegeling werd in het warmte- luchtorga-
nisme van de zonnemens de ‘lucht’ of het ‘gas’ in ritmische beweging gebracht. Rudolf Steiner
schetst deze bewegingen als gelijk aan de ritmische sappen-circulatie in de huidige plant.

63



Deze ronde van de Oude-Zon vinden we opgetekend als kosmische herinnering in de overgang
van het sterrenbeeld Maagd naar dat van de Leeuw. Daarbij mogen we hier echter niet aan een
directe overgang van de Maagd naar de Leeuw denken. Veeleer dienen wij ons hier een omgang
voor te stellen, namelijk van de Maagd naar de Weegschaal, naar de Schorpioen, de Schutter, en zo
verder tot aan de Leeuw, die dan van de andere zijde van de dierenriem uit, bereikt wordt.

Wanneer wij deze ontwikkelingsfase van het gezichtspunt van de Leeuw uit beschouwen, ver-
schijnt ons een groots beeld van de aanleg tot de vorming van het hart-longen- systeem, dat wat
in essentie nu het ritmische systeem van de mens is. Immers in de zin van oeroude overlevering en
ook door de bevestiging van moderne geestesonderzoekers, weten wij dat de sfeer van de Leeuw
drager is van het oerbeeld van de middelste mens, verbonden met hart, longen en bloedsomloop.
Ook nu nog leeft er in deze middelste mens een afspiegeling van deze betrekking - doortrokken
van het oer-zonnewezen - tussen inwendig organisme en kosmisch ritme. Wij weten dat het ritme
van de bloedsomloop, de polsslag, in verhouding staat tot het ademritme, de ademhaling, als vier
staat tot één. Een mens haalt gemiddeld 18 keer per minuut adem en in dezelfde tijd voltrekken
zich gemiddeld 72 slagen van de pols. Dit ademritme van 18 keer per minuut is nu een directe af-
spiegeling van het grote kosmische ritme van het platoonse jaar. Achttien ademhalingen per mi-
nuut geven 1080 ademhalingen per uur en 25.920 ademhalingen per etmaal. In de kosmos heeft
het voorjaarspunt van de zon 25.920 jaren nodig om eenmaal door de gehele dierenriem te trek-
ken. Hier heeft Rudolf Steiner vele malen naar verwezen. Een jaar is dus als een ademhaling van
het grote Wezen Kosmos en een platoons jaar van 25.920 jaren als een dag voor de Kosmos of zo-
als de Indiér zegt: een dag van Brahma. Dit ritme nu, heersend in de grote om- spanning van de
Kosmos verschijnt afgedrukt in het menselijke ritmische systeem, of zoals we in overeenstemming
met zijn kosmisch-geestelijke oorsprong zouden moeten zeggen: in zijn Leeuwen-organisme.

Maar zelfs wanneer wij het ‘leven’ van de mens op aarde beschouwen, vinden we deze samen-
hang tussen het ritme van de micro-kosmos en dat van de macro-kosmos. Wij dienen de oor-
sprong van het 'leven’ in de eerder aangeduide zin in verband te brengen met de sfeer van Leeuw-
Maagd, immers onder dit aspect zien wij de schepping van het levenslichaam op de Oude-Zon.
Ook richten wij onze aandacht in het algemeen op de Leeuwen-organisatie, wanneer wij van het
leven van de mens spreken. Nu is de klassieke levensduur van een mens als 72 jaren gedacht. Deze
tijdsduur van 72 jaren staat met het platoonse jaar in een verhouding van 1:360. Eén mensenleven
is gelijk één boog- graad van de dierenriem, of de weg die de zon door de dierenriem aflegt gedu-
rende één aardedag. (De zon doorloopt in 365,25 dagen eenmaal de dierenriem (ecliptica) van
360°, waarbij het verschil van 5,25 dagen terug te voeren is op bepaalde ‘onregelmatigheden van
de zon-aarde-beweging'.) Zo verschijnt het afzonderlijke mensenleven in zijn ideéle duur als één
dag van het grote Zonnewezen in de kosmos. Van deze laatste zweem van overeenstemming tus-
sen het menselijke organisme, in de levenssfeer en het ritme van de kosmos, moeten wij de oor-
sprong zoeken in die tweede ronde van de Oude-Zon. Toen drukten de Geesten van Beweging een
afspiegeling van de ziele-ritmen van het oer-sterrenwezen in het menselijke organisme af.

Tot dat moment had het stoffelijk organisme van de zonnemens nog geen in zichzelf besloten
vorm. Hij was in voortdurende beweging, zich samenballend en weer vervloeiend, vaag gelijkend
op de wijze waarop zich tegenwoordig wolken vormen. Hij had geen blijvende gestalte, maar was

64



een onbegrensd wezen dat voortdurend verandering onderging. Nu grepen in de derde grote ronde
van de zonne-ontwikkeling de Geesten van Vorm (Exusiai) in, die we ook tijdens de Oude-Satur-
nus-ontwikkeling tegen gekomen zijn. Zij waren nu in staat om de werkzaamheid die zij toentertijd
begonnen waren, op een hoger plan voort te zetten. Zo ontving de mensenvoorouder een voor dat
moment blijvende gestalte. De wezens van deze hiérarchie werkten nu op soortgelijke wijze als op
de Oude-Saturnus, namelijk door het stoffelijk lichaam van de mens voor te bereiden tot een vat
voor de opname van de eigenlijke substantie van de Geesten van Vorm: het Ik. Daartoe moest het
menselijk organisme vanuit het vervloeien in het wereld-al meer tot concentratie, tot samentrek-
king, tot een vast punt in de kosmos gebracht worden. Zonder de beleving van middelpunt in de
ruimte die de mens tegenwoordig door de structuur van zijn lichaam verleend wordt, zou de mens
zich niet als een ‘Ik" kunnen beleven. De ontwikkeling van deze mogelijkheid werd in deze zonne-
fase een stap verder door de Geesten van Vorm voorbereid.

Deze ronde van de Oude-Zon kunnen we opgetekend vinden in het sterrenbeeld van de Kreeft.
Tot op zekere hoogte is daar het hoogtepunt van deze ronde af te lezen. De oeroude imaginatie
van de Kreeft, of, zoals in het oude Egypte, van de Scarabee onthult iets van deze ontwikkelings-
achtergronden. In deze richting van de kosmos werd een wezen geschouwd dat zich geheel in een
vaste omhulling teruggetrokken had, dat in zeker opzicht zelfs een achterwaartse beweging maak-
te. Daarin leeft iets van de samentrekkende, concentrerende en stabiliserende inwerking van de
Geesten van Vorm gedurende de zonne-ontwikkeling. Maar ook met betrekking tot de

oerbeeldende werking van het sterrenbeeld Kreeft op het menselijk lichaam treffen we iets der-
gelijks aan. De Kreeft draagt in zijn sfeer het oerbeeld van de omsluitende borstkas. Maar hij hangt
ook samen met de vorming van de schedel, zoals we vanuit het gezichtspunt van de Oude-Satur-
nus gezien hebben; een werking die zich bijvoorbeeld openbaart in de sluiting van de fontanellen
bij het pasgeboren kind. In het gehele ontstaansproces van de kosmos zullen we steeds weer zien
dat vanuit de Kreeft de krachten komen die het minerale element, de harde rotsen en gesteenten
uit het waterige hebben laten kristalliseren.

Daarna trad de zonne-ontwikkeling haar vierde grote ronde binnen, de middenfase van deze
planetaire ontwikkeling. Hier stuiten we op ingewikkelde gebeurtenissen die zich in essentie in de
volgende gezichtspunten laten samenvatten:

Zoals we eerder vermeld hebben, was een deel van de warmte die op Saturnus zijn oorsprong
had, niet in staat zich tot lucht te verdichten en aan de voortschrijdende ontwikkeling van de mens
deel te nemen. Met deze substantie waren bepaalde geestelijke wezens uit de hiérarchie van de
Archai, van de Geesten van Persoonlijkheid, verbonden, die op Saturnus niet hun 'mensheidsstadi-
um’ hadden bereikt. Zij waren dus in zekere zin ‘teruggebleven’, en zij moesten nu inhalen wat zij
voorheen niet bereikt hadden. Daardoor vormde zich binnen het zonnerijk iets als een tweede, la-
gere natuur, een 'Saturnus-natuur’, die tenslotte de verdichting van de zon niet meer kon meema-
ken. Zij scheidde zich af en vormde een soort tweede planeet naast de zon. - De mens zelf had in
zijn eigen organisme deel aan deze warmte-substantie die zich niet tot lucht kon verdichten. Met
een deel van zijn wezen stak hij in dit lagere natuurrijk. (figuur 17)

Hierdoor was het mogelijk geworden dat wezens uit twee verschillende hi€rarchische gebieden
op de mens invloed uitoefenden. In het luchtdeel, dat drager van het etherlichaam kon zijn, ont-

65



Oer- sakurnus oer-2ov

| ic\r\\cu\ er

(vormkra chken-
lichaawm

= mchCnrgk

(ANJfVA*J:
warm Ee.

—> 1 lucht

(kerugblyvende)

Wwarmte

= lagere nakuur ﬁ’sk

( opnieuus on \ it::nus)

figuur 17
plooiden de Geesten van Persoonlijkheid ofwel de Archai hun invlioed. Op de Oude-Saturnus waren
zij, zoals wij vernamen, tot het mensheidsstadium opgestegen. Zij hadden toen een bewustzijn dat
overeenstemde met het bewustzijn dat de huidige mens toekomt. Op de Oude-Zon waren deze
wezens opgeklommen tot de daarop volgende bewustzijnstrap, de imaginatie. De beelden die in
hun schouwende, imaginatieve bewustzijn ontstonden, openbaarden hen de gebeurtenissen op de
zon op bovenzinnelijke wijze. Deze beelden lieten zij in het menselijke etherlichaam binnenstro-
men. Hierdoor konden deze beelden voor hen pas bewust worden, werden zij waarneembaar. Aan-
gezien het etherlichaam echter werkzaam was in het luchtdeel van het menselijk stoffelijk lichaam,
verwekten deze beelden van het imaginatieve schouwen van de Geesten van Persoonlijkheid een
bepaalde organische aanleg. Want in deze imaginaties was het gehele zonnekrachtig stralende
element van de Oude-Zon, het levens- en vormelement van het universum op machtige wijze aan-
wezig. Zo schiepen de Archai de oeraanleg voor de klieren en daarmee ook de allereerste aanleg
van een soort voortplanting. Dank zij deze oeraanleg van de klieren was het mensenlichaam in
staat uit zijn gas- of luchtlichaam afzonderlijke deeltjes uit te drijven, die als zelfstandige gestaltes
naast het moederwezen konden leven. Zo kan door geestesonderzoek waargenomen worden dat in
de werkzaamheid van de Archai zich een kracht doet gelden die de aardemens als liefde kenmerkt.
Daarin openbaart zich de activiteit van de Serafijnen die reeds op Saturnus evenals nu op de zon,
hun werkzaamheid met de Archai verbonden.

In het teruggebleven warmtedeel van het mensenorganisme waren de Vuurgeesten, de Archan-
geloi werkzaam. Zij waren, in gemeenschap met de Geesten van Harmonie, de Cherubijnen, op Sa-
turnus met de aanleg van de zintuigkiemen doende en deze werkzaamheid zetten zij nu op de zon
voort. Zoals wij vernamen stak de mensenvoorouder met zijn warmtedeel in dit teruggebleven
warmterijk binnen, dat als een zelfstandig tweede natuurrijk onder het mensenrijk stond. Door de
verdere vorming van de zintuigen werd de mens nu in staat gesteld een doffe waarneming van dit
tweede natuurrijk, de opnieuw ontstane Oude-Saturnus te hebben.

Zo zien we hoe de zonnevoorouder van het mensenras, die een tweeledige natuur droeg, als

het ware uitgespannen was in een dualistische zonnekosmos. Deze dualiteit, in mens en kosmos,
66



spiegelt zich in al zijn facetten in het sterrenbeeld van de Tweelingen, tot in de twee groepen van
hiérarchische wezens die hier aangrijpen. Reeds in oude tijden werden de Tweelingen als twee
naar hun karakter verschillende wezens geschouwd. In de Griekse mythologie vernemen wij over
Castor en Pollux. Castor werd als een sterfelijk wezen beleefd, Pollux als onsterfelijk. Pollux muntte
uit door zijn wapenfeiten, door de eerzucht van een strijder. Pastor was meer een ‘praktisch’ wezen,
uitmuntend in paarden fokken en paarden temmen. Met betrekking tot het menselijk lichaam en
dan met name de middelste mens, treffen we daar in de Tweelingen, de scheppende oerbeelden-
wereld die in het ruggenmerg de polariteit van hoofd en stofwisseling met elkaar verbindt. Hoofd-
en stofwisselingsmens, zijn, hoewel ongelijk aan elkaar, niettemin tweelingen. Zij herinneren ons
op een bepaalde manier aan de dualiteit van de zonnemens. Het hoofd heeft een innige verwant-
schap met het warmte-zintuigdeel van de mensenvoorouder, zij het slechts zuiver organisch-func-
tioneel. Het luchtdeel daarentegen, met de in kiemvorm aangelegde klieren, heeft een bepaalde
verhouding tot de stofwisselingsmens. Deze samenhang wordt in het occultisme als een feit ge-
zien dat zijn oorsprong in de Tweelingen heeft; het verbindende ruggenmerg wordt Tweelingen ge-
noemd. (Zie Rudolf Steiner: ‘Der Mensch im Lichte von Okkultismus, Theosophie und Philosophie’
GA 137)

Vervolgens werd de ontwikkeling uit de vierde, middelste ronde van de Oude-Zon binnen ge-
voerd in de vijfde. Daar begonnen de Geesten van Schemering ofwel de Angeloi met een soortge-
lijke werkzaamheid als welke zij op Saturnus ontplooid hadden. Zij bewerkstelligden een soort me-
tabolisme en bouwden daarmee verder aan de stofwisseling’ waar zij op Oude-Saturnus al de ba-
sis voor gelegd hadden. Toentertijd was, zoals we beschreven hebben, deze stofwisseling volkomen
anders dan alles wat wij nu metabolisme noemen. Het was veeleer een verstands-stofwisseling,
gedragen door het warmte-element van het universum. We dienden ons voor te stellen dat het or-
ganisme van de mens meer en meer gevormd werd voor de bewuste handhaving van het verstand
gedurende de latere aarde- ontwikkeling.

Deze ronde kunnen we in het sterrenbeeld van de Schutter opgetekend vinden. Opnieuw zien
wij hoe de ontwikkeling, om in de taal van de sterren te spreken, een sprong maakt van de Twee-
lingen naar de Schutter. Het is echter erg moeilijk om in de spraak van de Schutter de bijzonderhe-
den van deze vijfde ronde van de Oude-Zon te herkennen: sinds de oudste tijden zag men in deze
richting van de kosmos schouwend het beeld van een kentaur. De kentaur is een wezen dat met
grote moeite tot het mensdom opstijgt doordat hij iets dierlijks, het paard, achter zich laat. In het
occultisme is het een gegeven dat het paard het laatste dier was dat de mens op zijn ontwikke-
lingsweg achter zich heeft gelaten. Het paard nam bepaalde grovere elementen van de menselijke
organisatie op zich, pelde hen van de mens af en grondvestte zo het paardenras. Aan deze orde-
ning dankt de mens de mogelijkheid tot intelligentie, tot intelligente werkzaamheid. Deze moge-
lijkheid tot intelligentie, tot bewuste verstandelijke werkzaamheid, werd juist door de werking van
de Angeloi.op de Oude-Saturnus en de Oude-Zon ingeleid. Zo kunnen we de samenhang tussen
het sterrenbeeld van de Schutter-Kentaur en de vijfde zonneronde begrijpen.

In de beide laatste ronden van de zonne-ontwikkeling werd de mensenvoorouder tot die trap van
volmaaktheid gevoerd die binnen deze ontwikkelingsperiode mogelijk was. Hij werd een wezen dat

67



met de huidige bewustzijnstoestand en levensontplooiing van de plant vergeleken kan worden, zij
het dat hij uit een veel fijnere, veeleer nog etherische substantie bestond dan de plant in de te-
genwoordige aarde-ontwikkeling. Doordat de mensenvoorouder uit een dergelijke verfijnde sub-
stantie bestond was het mogelijk dat in hem de kiemen van organen en de verschillende soorten
aanleg ontwikkeld konden worden, die pas in een verre toekomst zich zouden ontplooien. Het le-
vensprincipe, waarvan hij gedurende de zonne-ontwikkeling drager werd en dat wij als etherli-
chaam aanduiden, was afkomstig van verheven geestelijke wezens, van de Geesten van Wijsheid,
in wiens substantie als geestelijke oerbeelden of goddelijke ‘gedachten’ reeds alles aanwezig was
dat later in de stof tot werkelijkheid zou worden. In het huidige stadium van de kosmos is dit uit-
gegoten in de natuurrijken, in de sterrenwerelden, enzovoort. Het is een kracht die oorspronkelijk
scheppend en vormgevend was, die de oer- wilssubstantie van de Thronen aanvatte en uit de Cha-
os de Kosmos vormde. Een deel van deze scheppende oerkrachten, die goddelijke natuur in de
hoogste zin, werd aan de mensenvoorouder geofferd en verscheen in hem als de aanleg van het
vormkrachten- of etherlichaam. En dit etherlichaam werkt ook tegenwoordig nog in deze zin. Als
vanuit een oerherinnering aan dat wat oorspronkelijk door de goden gewild werd, grijpt het het
stoffelijke, zij het in plant, dier of mens en etst daarin, voor een bepaalde tijd, de vorm die het tot
een tastbaar wezen van de schepping maakt. En de opgave van het etherlichaam gedurende het
‘leven’ van het schepsel is, er voor te zorgen dat de eigen gestalte en organisatie die bij dit wezen
hoort, behouden blijft. De plant van dezelfde soort, het dier van dezelfde soort, zij zullen zich bij
een normale ontwikkeling steeds tot hun typerende gestalte ontwikkelen. Wat tot de eikensoort
behoort, zal niet plotseling een beukenkwaliteit ontwikkelen. Ook zal de mensenkiem niet plotse-
ling een dierlijke vorm of een gestalte voortbrengen die nog niet eerder bestaan heeft. Het etherli-
chaam draagt er zorg voor dat de gestalte in grote trekken behouden blijft, die wij als de menselij-
ke gestalte kennen. Het ontwikkelt de gestalte en volhardt hier een poos in. Dit volhardende corri-
geert en heelt als een ‘substantiéle herinnering’ steeds alle pogingen van de materie om uit de
oergestalte weg te vallen en afwijkingen of ziekten te veroorzaken; zo werkt het ether- of vorm-
krachtenlichaam. Het draagt een soort actieve oerherinnering in zich en corrigeert aan de hand
van deze oerherinnering alles wat daarvan afvallig zou willen worden. Maar de mens ‘weet’ niets
van deze oerherinnering. Deze werkt onbewust in het organische van het lichaam. Toch is dit
slechts één kant van het etherlichaam. Oorspronkelijk, toen deze vormkracht nog bij de Geesten
van Wijsheid was, was het godenbewustzijn en we kunnen ons voorstellen dat het een kwestie van
bewustzijnsontwikkeling zou kunnen zijn om deze godenwijsheid bewust te vatten. Ontwikkeling is
aan tijd gebonden en de vrucht van inspanning. In deze zin zal het in een verre toekomst eens mo-
gelijk zijn, dat de mens als drager van een vormkrachtenlichaam deze organisatie, die voor hem
thans nog in het onbewuste werkt, in het zelfbewustzijn zal kunnen heffen. Dan zal hij in staat zijn
door het etherlichaam bewust te doen wat het tot op heden als erfenis van verheven geestelijke
wezens aan de mens heeft gedaan en nog doet zonder dat de mens daar bewust deel aan heeft.
Op dat toekomstige tijdstip in de ontwikkeling zal de mens het vormgeven vanuit de goddelijke
oerwijsheid als een Zelf, bewust kunnen voltrekken. Hij zal niet langer schepsel, maar schepper
zijn.

Dit vermogen noemen de onderzoekers van de geest de ‘Levensgeest’ of ook wel ‘Budhi, in over-
eenstemming met de oosterse esoterische traditie. Rudolf Steiner zegt hiervan: ' Hij (de mens die

68



zich in een verre toekomst tot dit niveau zal hebben opgewerkt) zal niet alleen wezens waarnemen
en beinvloeden, maar ook zelf scheppen (‘Uit de Akasha-kroniek’). De kiem voor deze vaardigheid,
voor de Levensgeest, werd reeds in de zesde ronde van de Oude-Zon gelegd. Wezens van de hoog-
ste hi€rarchieén werkten daar aan.

Het hoogtepunt van deze ontwikkeling gedurende de zesde ronde van de Oude-Zon staat opge-
tekend in het sterrenbeeld Schorpioen. Dit kan verwondering wekken, maar wordt begrijpelijk
wanneer wij ons verdiepen in de biografie van dit sterrenbeeld. In oeroude tijden werd het niet als
Schorpioen beleefd, maar trad het de ziener in de imaginatie als een Adelaar tegemoet. Hij zag
daarin de krachten van de oude, nog droomachtige en ik-loze helderziendheid, die de mens in
oude tijden als een natuurlijk vermogen geschonken werd. Hij kon daarmee, zij het slechts als in
een droom, nog waarnemen in de alom heersende wijsheid van de kosmische vormkrachten in na-
tuur en mens. Hij beleefde zichzelf nog als één met de wijsheidsvolle doelstellingen en vormgeving
van de goden. Maar de mens zou nooit tot de eerder aangeduide trap van de zelfbewuste macht
tot scheppen, de Levensgeest, kunnen komen, indien hij deze droomachtige helderziendheid had
behouden. Eerst moest hij zelfbewustzijn verwerven, wat inhield dat voor hem het gevoel van ge-
borgenheid in de alom heersende levensmacht van de goddelijke wijsheid moest ophouden. Dit
heldere voelen, deze atavistische helderziendheid, werd tenslotte zelfs de vijand van de ontwikke-
ling tot zelfbewustzijn in de mens: Met andere woorden: De verheven imaginatie van de Adelaar
werd vanaf een bepaald tijdstip als Schorpioen beleefd, een indicatie van het giftige- en mensvij-
andige karakter van de oude, rudimentaire vermogens, daar waar zij nog bestonden. De mensheid
moest eerst gaan door hetgeen bij de Schutter-dynamiek werd aangeduid. Door de ontwikkeling
van de persoonlijkheidskrachten, het verstand en het aan de hersenen gebonden denken moest hij
eerst de zelfstandigheid verwerven die voor zijn verdere evolutie onmisbaar is. Wanneer de mens-
heid voldoende op deze weg zal zijn vooruit gekomen, zal de kosmische imaginatie van de Schorpi-
oen zich opnieuw veranderen. Tegen de achtergrond van de richting waarin wij de Schorpioen nu
kunnen vinden, zal het beeld van de krachten van de Levensgeest of Budhi opduiken, die in de toe-
komst aan de mens voorbehouden zijn.

Een soortgelijk beeld doet zich voor wanneer wij onze aandacht richten op de kosmische oor-
sprong van de menselijke gestalte. Daar is de Schorpioen drager van het oerbeeld van het voort-
plantingsgebied bij de mens. Vandaar komen de geheimzinnige krachten van de voortplanting,
waar kosmische vormkrachten de fysieke materie aanvatten en daaruit de menselijke vorm als
spiegelbeeld van de macrokosmos opbouwen. Hoewel deze krachten volledig in het onbewuste zijn
ondergedoken, zijn zij niettemin nog werkzaam als goddelijke levenskrachten. Wanneer wij echter
kijken naar het Saturnus-oerbeeld van het mensenwezen (figuur 10), dan zien we dat daar in de
Schorpioen zich nog een ander oerbeeld van dit sterrenbeeld openbaart. Het is een allereerste, als
het ware nog in de schoot der goden rustende aanduiding van het strottenhoofd-gebied. De
Schorpioen staat daar in een zogenaamd ‘vierkant’ tussen Waterman en Leeuw, de beide sterren-
beelden waarvan we gezegd hebben dat zij de vroegste ontwikkeling van de menselijke verstand-
en spraakontwikkeling voorstellen. Deze aanleg van het strottenhoofd, die in samenhang met de
Schorpioen staat, zal in de toekomst het orgaan worden voor de leven- en wezenscheppende
macht, zoals uit de aanwijzingen van Rudolf Steiner bekend is. Zij zal in de plaats van de tegen-

69



woordige voortplantingskrachten treden, wanneer deze eens zullen zijn overwonnen. Het schep-
pende Woord zal de Schorpioen verlossen en in zijn plaats de vruchten openbaren van hetgeen in
de zesde ronde van de Oude-Zon aangelegd werd.

In de laatste, zevende ronde van de Oude-Zon verbond zich in het mensenwezen de kiem van
de Levensgeest (Budhi) met de kiem van de Geestmens (Atma), die reeds op de Oude-Saturnus
aangelegd was. Zo ontstond de ‘belevendigde monade’, die een levendig spiegelbeeld van zijn om-
geving was. Deze monade was nog een getrouw spiegelbeeld van de geestelijke wezens en hun
kosmisch streven. De belevendigde monade openbaarde als in een soort primitieve spraak, die na-
tuurlijk nauwelijks lijkt op de huidige menselijke spraak, de indrukken die hij van zijn omgeving
ontving.

We zien hoe daadwerkelijk iets als een zwakke aanduiding gegeven wordt van de sfeer van de
Schorpioen waar het oerbeeld van het strottenhoofd weeft. (In de zin van het ‘Mysterium Magnum’
staat de Stier in verband met het gebied van het strottenhoofd. Niettemin is het strottenhoofd uit
de samenwerking van de Stier met de Schorpioen ontstaan, die tegenover de Stier staat. Dit dient
tot vermijding van misverstanden aangeduid te worden). Deze laatste, zevende ronde verschijnt
kosmisch als herinnering in het sterrenbeeld van de Weegschaal. Ook de Weegschaal werd in de
oudheid niet altijd als zodanig beleefd. In oostelijke culturen werd dit sterrenbeeld als de ‘Toren
van Babel geschouwd of als de oude vorm die daaraan ten grondslag ligt: de Zigqoerat of de ‘Tem-
pelberg'. Het is bekend dat deze bij opgravingen in Ur en andere steden van Mesopotamié als een
wezenlijk bestanddeel van deze cultuuroorden gevonden zijn. De Zigqoerat is een trapvormige pi-
ramide, maar zonder het Egyptische piramidenkarakter. Bij het Egyptische bouwwerk liggen de
heilige ruimten in de diepte van de piramide, gedeeltelijk zelfs onder de basis van de piramide in
de rotsige ondergrond. Het eigenlijke heiligdom van de Sumerische en Mesopotamische tempel-
berg stond op de top van de piramide. Dat was de kapel van de godheid waaraan de tempelberg
gewijd was. Want de Sumeriérs en de Chaldeérs ervoeren de goden bij het schouwen naar buiten
in de kosmos der sterren. Vandaar dat hun heiligdommen tevens een soort astronomische waar-
nemingspost waren.

Zo is de Zigqoerat die men in het oosten schouwde in het sterrenbeeld van de Weegschaal ei-
genlijk een altaar. Het aardse wezen verheft zich en tracht in de kosmische ster- rengronden de
richtlijnen voor het leven op aarde te vinden. Hij offert zichzelf aan de wil der goden die zich voor
de beleving van deze mens nog uitspreekt in de bewegingen aan de hemel, in ieder geval zo lang
dit streven nog zuiver was en niet in de maalstroom van een latere astrologische noodlotsleer ge-
stort was. Want in Sumerié en ook nog in het vroege Babylonié werd het leven van de mensheid tot
in de praktische sociale samenhangen volgens dergelijke gezichtspunten geleid. Zo werden bij-
voorbeeld de veeteelt en de landbouw en zelfs de handel door de priesters in de genoemde heilig-
dommen geleid, die op hun beurt de wil van de goden aan de bewegingen van de hemellichamen
aflazen. Men trachtte daar waar deze culturen nog in hun oorspronkelijke zuiverheid bloeiden, een
zo volmaakt mogelijke harmonie tussen macrokosmos en microkosmos te verwezenlijken. Deze
nagestreefde harmonie en aanpassing valt duidelijk te herkennen in het afwegende karakter van
het sterrenbeeld Weegschaal. Op de achtergrond zien we echter de laatste ronde van de Oude-Zon,

70



waar de zonnemens-plant, zoals deze daar stond in de haar passende volmaaktheid, zijn wezen
harmonisch voor de goden opende. Men zou mogen zeggen: hij bracht in de spraak van zijn bloei-
wijze - hoewel we daar nog niet van plantenbloei in de tegenwoordige zin kunnen spreken - het
leven van het zonne-universum om hem heen tot uitdrukking.

De ontwikkeling van de Oude-Maan

Aansluitend op de beschrijving van de zonne-ontwikkeling komen we in '‘De wetenschap van de
geheimen der ziel’ GA 13 aan de volgende kosmische fase, de Oude-Maan. Aan het einde van de
Oude-Zon trad een toestand van pralaya in, waarin alle wezens en al het tot dan toe geschapene
in een zuiver geestelijk bestaan teruggetrokken werden. Vervolgens ving de nieuwe belichaming
van het universum aan, met een herhaling van de voorafgegane ontwikkelingstoestanden van Sa-
turnus en zon.

Tijdens de eerste ronde werden de ontwikkelingsfeiten van Saturnus herhaald. We hebben ge-
zien hoe het mogelijk is het begin van de Saturnus-ontwikkeling ons voor te stellen als komende
uit de kosmische sfeer van de Vissen. Daar vond de Saturnus-ontwikkeling ook haar einde. Voorts
hebben we gezien dat deze Saturnus-ontwikkeling aan het begin van de zonnefase herhaald en
verder gevoerd werd. Deze metamorfose vonden we opgetekend in de overgang van de Vissen naar
de Maagd. Hierdoor zal het begrijpelijk zijn, dat we de herhaling van Saturnus als inleiding op de
maan-ontwikkeling in het sterrenbeeld Maagd zoeken; in zekere zin ook weer als een aanzet van
de Vissen-dynamiek en een overhevelen van deze stroom naar de Maagd.

Voerend van de eerste maanronde tot in de tweede werd ook de zonnetoestand herhaald. Deze
herhalingen werden door de goddelijk-geestelijke wereld geleid met de bedoeling de ontwikkeling
nu een stap verder te brengen en aan te passen aan de eigen aard van de maan-ontwikkeling.
Dientengevolge moeten wij de herhaling van de zonnetoestand op de Oude-Maan zoeken in de
richting van het sterrenbeeld Weegschaal. Daarmee wordt voor de maan een ontwikkelingsrichting
door de dierenriem gegeven die tegengesteld is aan de richting die op de zon werd gevolgd. De
Oude-Zon ontwikkelde zich, in het kosmische spraakgebruik, uitgaand van de Maagd naar de
Leeuw, de Kreeft enzovoort. De Oude-Maan neemt de omgekeerde weg. Zij ‘daalt af' in de ‘donke-
re’ helft van de dierenriem: van Maagd naar Weegschaal en dan verder.

Halverwege deze tweede grote ronde van de maan stroomden wezenlijk nieuwe impulsen in de
maan-ontwikkeling binnen.

De Geesten van Beweging waren nu zo ver in hun eigen ontwikkeling gevorderd, dat zij bij
machte waren hun substantie af te drukken in het schepsel dat het middelpunt was van het kos-
mische wordingsproces. Eerder al hebben we getracht deze substantie te beschrijven. Zij door-
weefde als zielesubstantie, als kosmische impulsen, als kosmische emoties de wereldruimte en
werd later tot de wezenlijke motivatie van de bewegingen aan de hemel. In deze zin kunnen wij
haar kosmische astraliteit noemen. Toen nu deze astraliteit in de mensenvoorouder op de Oude-
Maan binnenstroomde, werd deze mens tot drager van een astraal- of zielelichaam. Daardoor
werd hij in de loop van de daarop volgende ontwikkeling in staat gesteld eigen gevoelservaringen
en ziele-indrukken op te doen aan het leven in zijn omgeving. Er werd dus een nieuwe stap gezet
op de weg naar zelfstandigheid.

71



Tegelijkertijd gebeurde er echter nog iets anders. Eerder werd er op gewezen dat steeds wan-
neer wij in het kosmische wordingsproces een stap opwaarts naar een hogere ontwikkeling tegen
komen, wij anderzijds een afdaling tot een soort verdichting en vergroving ontmoeten. Terwijl het
astraallichaam als een hoger principe in de mens binnenstroomde, verdichtte zich een deel van de
luchtsubstantie - die tijdens de herhaling van de zonne-ontwikkeling opnieuw ontstaan was - tot
waterige substantie. Dit was de eigenlijke ‘maantoestand’. Naast warmte en lucht was nu ook
‘water’ ontstaan; daarmee wordt aangeduid de vloeibare bestaansvorm in zijn algemeenheid. Niet
alle geestelijke wezens maakten echter deze verdichting mee. Verheven hiérarchische wezens trok-
ken zich terug en bewaarden de verfijnde substanties die voor de val in de verdichting bestaan
hadden. Zij vormden iets wat leek op een afgezonderd hemellichaam, waarop zij hun eigen ont-
wikkelingsstreven konden verwerkelijken. Dit afgezonderde hemellichaam deed zich voor als een
opnieuw geboren Oude-Zon.

Zo kunnen we deze tweede ronde van de maan kosmisch in een dubbele natuur terug vinden.
Wij zeiden reeds dat in de Maagd de inleidende beweging gezien kon worden, namelijk de herha-
ling van de Saturnus-ontwikkeling en tot een bepaalde graad ook de herhaling van de zonne-ont-
wikkeling. Daarna treedt echter, in samenhang met het binnenstromen van het astraallichaam in
de mensen voorouder, de betreffende verdichting in. Deze stap kunnen we in de Weegschaal vin-
den. Reeds bij de beschrijving van de zonne-ontwikkeling wezen wij er op hoe de Weegschaal sa-
men hing met de verheffing van onze voorouders tot de wezens en sferen van de kosmos, nadat zij
een 'planten- wezen' geworden waren. Hier nu, vinden we het beeld hoe de kosmos die toentertijd
op de Oude-Maan nog wereldastraliteit was, zich tot de mens neerboog en in hem een individueel
astraallichaam schiep. Dat is een van de beelden die in de Weegschaal verborgen liggen. Het be-
treft een ontwikkeling die eigenlijk bij de laatste Weegschaal-ronde van de Oude-Zon reeds als een
tendens van de mensen voorouder werd aangeduid en voorbereid. (Rudolf Steiner verwijst hier-
naar bij de beschrijving van de laatste ronde van de zon, zie 'De wetenschap van de geheimen der
ziel’ GA 13 . Evenzo leeft in de imaginatie van de Weegschaal ook het beeld van het waterige dat
als een soort waterspiegel neerdaalt, terwijl daarboven een lichtere substantie als een soort luchts-
feer opstijgt.

De afzondering van een wereldlichaam dat een wedergeboren Oude-Zon voorstelt, doet zich
aan ons voor als een herhaling van kosmische gebeurtenissen die wij ook bij de Oude-Zon tegen-
gekomen zijn. Inderdaad is de afscheiding van deze ‘zon’ tijidens de maan-ontwikkeling in de dy-
namiek van de dierenriem aangeduid als de richting die van de Maagd naar de Leeuw voert, terwijl
de maan zelf en zijn ontwikkeling van de Maagd naar de Weegschaal voortschrijdt.

Nu stond daar de mensenvoorouder die bij het principe van het etherlichaam ook een astraalli-
chaam ontvangen had. Wat betreft zijn stoffelijk lichaam was hij tot in het waterige element ver-
dicht, maar deze waterige substantie was doortrokken van substanties die zich nog niet tot ‘'water’
konden verdichten. Dat waren warmte en lucht. Naast deze mensen leefden er ook wezens die nog
niet tot de toenmalige menselijke trap van ontwikkeling waren opgestegen. Zij waren blijven staan
op het niveau van de zon en konden enkel in een lichaam uit lucht en warmte leven. Er waren zelfs
wezens die zelfs niet tot het niveau van de zonne-ontwikkeling gekomen waren en op de maan
eerst nog de Saturnus-fase moesten doormaken die de mens ooit al had meegemaakt. Zij hadden
een lichaam dat enkel uit warmte bestond. Deze beide groepen wezens vormden twee ‘lagere na-
tuurrijken’ onder de mens. De verheven wezens die deze twee rijken bestuurden waren uitgetreden

72



in de wereldruimte, naar de afgescheiden zon, maar ook naar een ander planetair lichaam, dat
zich als een herhaling of een wedergeboorte van de Oude-Saturnus gevormd had.

Zo had zich een splitsing voorgedaan van het wereldlichaam dat oorspronkelijk een eenheid
vormde, waardoor de verhoudingen op de Oude-Maan volledig veranderden. Daarmee raken we
dan reeds aan de derde grote ronde van de maanontwikkeling. De mens was drager van een as-
traallichaam geworden, waardoor hij in staat was eigen ervaringen en gevoelens, een eigen wereld
van verlangens te ontplooien. Deze vaardigheden werden toen door ‘rebelse’ wezens aangegrepen
die zich van de algemene ontwikkeling afgescheiden hadden en hun eigen bedoelingen nastreef-
den. Zij grepen de impuls tot zelfstandigheid aan die in de mensenvoorouder als een mogelijkheid
aanwezig was en trachtten daaruit een wereld van afgezonderde eigen-aard, van in zich zelf rus-
tend zelfgenoegzaam bewustzijn te vormen. Zij worden in de wetenschap van de geest als luciferi-
sche wezens aangeduid.

Kosmisch gesproken zien wij zo de ontwikkeling uit de Weegschaal overgaan in de Schorpioen.
Bij de bespreking van de zonne-ontwikkeling vonden we de Schorpioen als uitdrukking van een
kiemaanleg van krachten die de mens pas in een verre toekomst zal kunnen gebruiken. Pas wan-
neer hij, met het oog op zijn ontwikkeling, als een ‘ik’ ver genoeg zal zijn voortgeschreden, zal hij
daartoe in staat zijn. Toen konden we in de betreffende kosmische richting nog niet de imaginatie
van de Schorpioen ontdekken, maar veeleer een beeld gelijkend op de Adelaar. Maar hier, waar be-
paalde wezens zich tot deze kosmische rebellie verenigden, wordt voor het eerst het beeld van de
Schorpioen zichtbaar, toegerust met een giftige angel. Want de rebellerende wezens wilden de
ontwakende ziel en verstandskrachten van de mens benutten om uit hem een egoistisch schepsel
te laten groeien. Zij verwachtten van hem, dat hij zich in een verre toekomst niet bereid zou tonen
om de vruchten van de vermogens die hij door het 1k verworven zou hebben in de kosmos te laten
binnen stromen als onzelfzuchtig scheppende krachten; in overeenstemming met de bedoelingen
van de goden. Daartoe moest hij gevormd worden, om deze vruchten in het eigene vast te houden;
zodat de luciferische wezens hieruit hun eigen universum zouden hebben kunnen vormen. Deze
tendens tot het eigene die de mens werd ingeplant schonk hem weliswaar een verhoogd bewust-
zijn, voor zover dit mogelijk was in zijn toen nog ik-loze toestand, maar het plantte in hem natuur-
wetmatig ook een element van afzondering en losmaking uit het algemene kosmische gebeuren.
Daardoor kwam de mens onder invloed van een verdorrende, dodende tendens. Dat was de aan-
duiding van wat later als dood en ziekte te voorschijn zou treden. Want het is door zuiver prakti-
sche ervaring duidelijk dat de zelfzuchtige wereld van persoonlijke wensen, emoties en dergelijke,
die door de luciferische impuls in het menselijk astraallichaam zijn ingeplant, de uiteindelijke oor-
zaak van ziekte en dood vormen. Zo werd, om in de kosmische taal te spreken, in de derde ronde
van de Oude-Maan de Adelaar tot Schorpioen, tot het oerbeeld van ziekte en dood, als prijs voor
het verwerven van eigenheid. In het ontwikkelingsproces moest eerst de ‘antithese’ gevormd wor-
den van de scheppende mogelijkheden van de Levensgeest (de oorspronkelijke zonne-adelaar) die
berusten op de metamorfose van de vormkrachten, voordat de mens tot het verwerven van deze
mogelijkheden kon voortschrijden.

De mens zou nu verdord zijn indien hij in de loop van de maanontwikkeling met een deel van
zijn wezen niet tevens nog een betrekking met de wezens van de hiérarchieén ontwikkeld had, die

73



de maan hadden verlaten. Zij werkten van buiten af en behoedden de stroom van de normale,
door de goden gewenste ontwikkeling. Daarmee komen we aan de vierde grote ronde van de
Oude-Maan, de middelste ronde. Hier verscheen de mensenvoorouder als een wezen dat midden
in het splijtende proces stond dat zich in de maankosmos voltrok. Een deel van zijn stoffelijk wezen
was meer het orgaan voor de beschreven ‘eigenheid’, door de ontwikkeling van mogelijkheden die
met het astraallichaam gegeven waren. Dit deel reikte dieper binnen in het eigenlijke maanli-
chaam en vormde een soort voorloper van het huidige hoofd. Een ander deel van zijn organisatie
neigde meer naar de werking die uitging van de zon als woonplaats van hogere geestelijke hiérar-
chieén. Terwijl de mens zo sterk met de maan verbonden was, had hij een helderder, meer zelf-
zuchtig bewustzijn dan hem bij een normale ontwikkeling zou zijn toegekomen. Hierdoor kwam
echter het eerder genoemde verdorringsproces in zijn organisme. Nadat hij een bepaalde tijd had
doorgebracht in zijn maanbestaan kwam een toestand over hem die lag tussen de slaapbehoefte
en de doodsbeleving van de huidige mens. De mensenvoorouder moest het verdorrende organisme
verlaten en zich naar buiten begeven in het geestelijke zonnerijk. Alleen daar kon hij nieuwe krach-
ten verzamelen door de wereld der lichtwezens te aanschouwen, de kosmische sferenmuziek te
beluisteren, zij het dat deze beleving zich in een veel doffere bewustzijnstoestand voltrok dan zijn
bestaan in het maanlichaam. Daarna kon hij de verdorde kiem van zijn stoffelijk lichaam opnieuw
aanvatten, die hij op de eigenlijke maan had achtergelaten en deze tot nieuwe ontplooiing bren-
gen. Zo was de menselijkevoorouder een wezen dat verscheen als uitgespannen tussen een maan-
leven dat bewustzijn en een zonnebestaan dat leven ontplooide. Deze beide toestanden wisselden
elkaar af. Het lichaam van de maanmens zelf was een afspiegeling van deze dubbelheid.

Deze grote middenronde van het maanbestaan kunnen we in het sterrenbeeld van de Schutter
lezen. De Schutter is in zijn tweevoudige gestalte daadwerkelijk een imaginatie van de maanmens.
In het bovenste, meer menselijke deel van de kentaur, dat meer neigt naar het in de zintuigen
wakkere hoofd, zien we de kosmische impuls die naar het 1k streeft, naar egocentriciteit. De ken-
taur richt immers met zijn pijl en boog op een doel in de verte. In het dierlijke deel wordt aange-
duid wat nog niet tot het hoofd- en zintuig-bewustzijn is opgestegen, maar nog veeleer aan kos-
mische krachten onderhevig is. De kentaur kent een opmerkelijk lot. In de mythe van Herakles
wordt hij gedood door het gif van de Lerneische slang. In het monster van Lernea herkennen we
een luciferische impuls. Hierin ligt een verwijzing naar de verdorrende krachten die door de rebelse
impulsen van Lucifer in de maanmens zijn ontstaan. De kentaur zien we echter ook vaak met een
lier af geheeld, in plaats van pijl en boog. Daarin openbaart zich het andere aspect van de maan-
mens, die zich uit de zondoortrokken sferenharmonieén, uit de kosmische klankether de kracht
haalt om een nieuw stoffelijk bestaan op te bouwen. Zeer zeker speelt ook het sterrenbeeld Twee-
lingen in deze maan-dualiteit een rol.

Zoals de eigenlijke, stoffelike maanmens meer in de Schutter als kosmische herinnering ver-
schijnt, zo wordt de mensenvoorouder die in het tussenbestaan tot het zonnerijk opsteeg meer in
de Tweelingen herinnerd.

Nadat deze ontwikkeling een tijdlang had voortgeduurd, trad opnieuw een verandering op in de
maan-omstandigheden. De invloed van de zonnewezens op de maan-ontwikkeling nam steeds
meer toe. Rudolf Steiner beschrijft dit als een korter worden van de perioden waarin de mens zijn

74



eigenlijke leven op de stoffelijke maan doormaakte en een langer worden van de tussentijdse zon-
ne-perioden. In de loop van deze ontwikkeling die reeds de vijffde maanronde vormde, werd de
sterk verdichte, stroperig geworden maansubstantie tot een verfijning teruggevoerd.

Door deze algehele katharsis werd de mens in zekere zin weer verbonden met de door de goden
gewilde ontwikkeling. Zijn astraallichaam was doortrokken geraakt met zelfzuchtige impulsen.
Door deze zelfzuchtige impuls, door de afglans van een persoonlijkheid-beleven dat in hem was
gewekt, werden de vermogens van het astraallichaam zelf op een hoger plan getild. Deze katharsis
werd de kiemaanleg voor de gewaarwordingsziel. Gelijkertijd werd ook het etherlichaam van de
menselijke voorouder verder ontwikkeld. Dit was ooit gevormd uit het kosmische wijsheidselement
van de Geesten van Wijsheid (Kyriotetes). Deze immanente wijsheid werd met het ziele-element in
aanraking gebracht, als het ware in een eerste doffe gewaarwording gespiegeld in het astraalli-
chaam en zo ontstond de oeraanleg van de verstandsziel. Dit eerste begrip van gewaarwordings-
en verstandsziel werd de kiem van het Geestzelf, het wezensdeel waardoor de mens in de toe-
komst tot een direct, maar zelfbewust schouwen van de feiten en de wezens van de geestelijke we-
reld zal kunnen komen. De vrucht van de maankatharsis van de menselijke voorouders bestond uit
de schepping van deze aanleg in de kiem.

Deze vijfde maanronde kunnen we zonder meer in het sterrenbeeld de Steenbok lezen. Zoals we
eerder aangaven, is de Steenbok de imaginatie van het dier dat tot de hoogste rotspunt opklimt.
Hierin leeft de katharsis en de verhoogde ontwikkeling die met betrekking tot het maanbestaan
beschreven werd. In de Griekse mythologie wordt deze richting in de kosmos beleefd als de poort
tot de goden. Dit verwijst naar de kiemaanleg van het Geestzelf; immers, wanneer de mens dit we-
zensdeel ontwikkeld zal hebben, kan hij een blik werpen in de godenwereld. Hij zal dan zelf tot de
wereld der hiérarchieén behoren. Het bovenzinnelijke schouwen zal hij ontwikkeld hebben. Zo sluit
de cirkel zich met betrekking tot het karakter van de Steenbok aangaande de Oude-Saturnusont-
wikkeling. Daar vonden wij de kiemaanleg van de menselijke zintuigen, geweven uit de lichtvisioe-
nen van de Serafijnen. Hier ontmoeten we de allereerste aanduiding van de bovenzinnelijke zin-
tuigorganen die het ontwikkelde Geestzelf eens zullen dienen.

Gedurende de beide laatste ronden van het maanbestaan, de zesde en de zevende, ebde de
ontwikkeling terug. Gedurende de tweede helft van de Oude-Maan had zich een strijd voltrokken
van de zonnewezens tegen de afvallige maanwezens. Geleidelijk aan werden deze overwonnen,
wat met name tot uitdrukking kwam in de hiervoor beschreven katharsis en de verfijning van het
mensenwezen zelf. Daardoor werd het mogelijk gemaakt dat tijdens de zesde ronde zon en maan
zich konden verenigen. De reden van de scheiding was de vergroving en verdichting van een deel
van de maansubstantie geweest, wat de verheven zonnewezens niet hadden kunnen verdragen. In
het verloop van de vijfde en zesde ronde werd echter alle substantie tot de etherische toestand op-
getild. Langzaam naderden de beide lichamen elkaar, zon en maan, totdat zij opnieuw één planeet
konden vormen.

In deze verenigde, etherische kosmos lieten wezens van een verheven hiérarchie, de Geesten
van Wijsheid (Kyriotetes) hun krachten stromen. Hierdoor werd deze kosmos zoals zij in het bij-
zonder in de laatste, zevende ronde van de Oude-Maan verscheen, een volmaakte uitdrukking van
de goddelijke wijsheid, die tot dan toe in alle voorafgaande stadia van de schepping werkzaam

75



was geweest. De planeet was geworden tot de hoogste concentratie van het goddelijk plan dat
door het wezen van de Geesten van Wijsheid sinds het oerbegin in de wereldontwikkeling was bin-
nengestroomd. In de plant is op onzichtbare wijze de gestalte van de betreffende plant wat betreft
zijn opeenvolgende ontwikkelingsfasen reeds vanaf het begin aanwezig. Zoals deze bovenzinnelij-
ke oergestalte geleidelijk, opeenvolgend in de tijd, zich stoffelijk openbaart als een plant vol wijs-
heid in ieder afzonderlijk stadium, zo verschijnt dan de gehele zon- en maan-kosmos als uitdruk-
king van deze alomvattende wijsheid. Daarom wordt zij ‘'Kosmos van Wijsheid” genoemd. Zij vorm-
de er de grondslag van dat alle zijn en bestaan binnen de huidige aarde-ontwikkeling doordrongen
is van wijsheid. Deze wijsheid die in de schepping verborgen ligt, ontmoet de mens wanneer hij
naar kennis streeft. Zij treedt hem tegemoet uit het object wanneer hij zijn aandacht bijvoorbeeld
richt op de fysieke structuur van de dingen en wezens in de natuurrijken. We kunnen echter tot een
beter begrip van deze beide laatste ronden van de maanontwikkeling komen, wanneer wij opzien
naar de sterrenbeelden Waterman en Vissen. Onder het aanzicht van de Steenbok zagen we hoe
de weg bereid werd voor de hereniging van zon en maan. De Steenbok streeft omhoog in kosmi-
sche hoogten van licht en warmte, terwijl zijn achterlijf met de vissenstaart gewonden in een spi-
raal nog in het waterige element, dus in het maanelement, rust.

In de Waterman zien wij het wezen dat kosmisch water, etherische vormkrachten uitgiet in de
wereldruimte. De Griekse mythologie zag daar Hebe, godin van de eeuwige jeugd, later Ganyme-
des, beide tafelschenkers van de goden, die nectar en ambrosia ronddienden, de eeuwig schep-
pende en verjongende hemelspijs. Vanwaar kwamen deze kosmische vormkrachten? Hier in de
maanontwikkeling zien we één van de bronnen. De volledige hereniging van zon en maan kon al-
leen plaats vinden doordat alles wat zich gedurende de verdichte maanontwikkeling tot dan toe
had ontplooid tot een verfijnder bestaan werd verheven. Daartoe behoorden de ontwikkelingsfei-
ten van het mensenrijk op dem. De gehele kosmos werd in een etherische toestand gebracht,
hoewel nog altijd van fysieke aard, zoals Rudolf Steiner benadrukt. Het kan ons misschien aan een
voorstelling helpen, wanneer we voor ogen houden, dat bijvoorbeeld het stoffelijk lichaam van de
mens kan bestaan als een onzichtbare entiteit, zoals het occultisme het noemt, zonder met mate-
rie gevuld te zijn, zoals dit tijdens het aardeleven het geval is. Zo moeten we ons voorstellen dat al
die geweldige feiten, die door het binnenstromen van het astrale in de maanmens, door de 'af-
scheiding’ enzovoort in stoffelijke manifestatie verschenen waren, tot een bestaan boven de
maanmaterie uit getild werden. We kunnen niet zomaar zeggen dat zij op deze manier als gedach-
ten voort bestonden, want dan zou het gevaar ontstaan dat wij hen slechts als schaduwwezens
voorstellen. Zij waren scheppende wezens geworden, kosmische gedachten, goddelijke gedachten.
Zij waren tot de rang van oerbeelden opgestegen, die we tastend verstaan kunnen, wanneer we
onze aandacht richten op de werkzaamheid van de Waterman in het aarderitme van de jaargetij-
den. Wanneer de zon in de loop van het jaar de Waterman bereikt (voor het noordelijk halfrond),
dan stromen uit de kosmos de vormgevende oerbeelden - bijvoorbeeld van de planten - op de aar-
de neer. Zij grijpen de zaden aan in een soort kosmische bevruchting en zuigen aardesubstantie op
als in onzichtbare holtes, die de betreffende plantenvorm vooruit beelden. De daarop volgende
zichtbare groei van de plant, die zich door de tijd voltrekt, is niet anders dan een zich verruimen en
aanpassen van de materie aan de oerbeeld-holte. Deze oerbeeldvormen die door de zon uit de
Waterman in het aardegebied binnenstromen en de stoffelijk-materiéle plant gestalte geven, vat-
ten echter ook ieder ander wezen aan, dat op aarde uit een kiemende toestand naar het leven

76



streeft. Zij het dat dit ook op andere momenten en in andere kosmische ritmen kan plaats vinden
als dat van de jaargetijden. Deze oerbeeldvormen die steeds het aardebestaan willen verjongen,
doordat zij als een kosmisch-actieve herinnering van de gehele schepping dezelfde vormen op-
nieuw verwekken, stammen uit de Waterman-ronde van de Oude-Maan. De gezamenlijke feiten
die uit de voorbije ontwikkelingscycli stammen, zijn in dit gebied van de kosmos tot een etherisch-
stoffelijk bestaan verheven en van daar uit stromen zij als bevruchtend ‘water’ op de aarde neer.

We ontmoeten hier ook weer de Waterman zoals wij hem met betrekking tot de zesde ronde van
de Saturnusontwikkeling beschreven hebben, maar hij verschijnt nu duidelijker en doordrenkt met
wat in de tussenliggende tijden kosmisch verwezenlijkt is. Toen zagen we in de Waterman de gees-
telijke wereldrichting vanwaar de Cherubijnen ofwel de Geesten van Harmonie door hun beleving
van de kosmische sferenharmonieén werkzaam waren. De sferen-harmonieén glijden neer op de
chemische of klankether, die vanuit het kosmische mathematisch-muzikale element de aardse
materie organiseert en ordent (Chladnische klank-figuren).

In de Vissen zien we de laatste ronde van de Oude-Maan, de Kosmos van Wijsheid. Wat voor-
heen in de Waterman-ronde tot etherisch-stoffelijk oerbeeld bestaan was verheven, sloot zich nu
tot één kosmos aaneen. Wanneer een kosmos ontstaat, dan treden de afzonderlijke lidmaten of
lichamen van deze kosmos in een harmonische, organische verhouding tot elkaar; zij stemmen
zich in hun bewegings- verhoudingen, in hun opgaven, op elkaar af en houden elkaar in evenwicht.
Zo zouden wij ons kunnen voorstellen dat de substantie die in de Waterman op weg was om oer-
beeldrealiteit te worden zich nu in de Vissen-ronde tot een organische kosmos van zuiver geestelijk
bestaan vormde, waarin het één op het ander rustte in overeenstemming met de oorspronkelijke
kosmische wijsheid.

Deze Kosmos van Wijsheid daalde vervolgens in de wezens in die gedurende de dan volgende
aarde-ontwikkeling uit de werkzaamheid van de goden tevoorschijn traden. Wijsheid ligt verborgen
in de wonderbaarlijke opbouw en structuur van mineralen, planten en dieren. In de bouw van al-
leen al een bot, een plantenblad, de vleugel van een insect, kortom in alles, is deze wijsheid werk-
zaam geweest en heeft volgens wetmatigheden gebouwd die de mens met zijn kennisvermogen
moeizaam moet doorgronden. In zijn eigen scheppingen, bijvoorbeeld in de techniek, is hij in staat,
zij het op zeer onvolmaakte wijze en met grote eenzijdigheid, de kosmische wijsheid toe te passen.
Deze verborgen goddelijke wijsheid zagen ook de Grieken uit de richting van het sterrenbeeld Vis-
sen komen. Een Griekse mythe verhaalt dat Venus en Cupido eens door een afschuwelijk monster,
Tyfoon, achtervolgd werden. Om hen aan deze vervolging te onttrekken, werden zij in Vissen ver-
anderd. Dit zijn de beide Vissen van het gelijknamige sterrenbeeld. De Venus-godin is niemand
anders dan Ishtar of de Egyptische Isis die van zichzelf sprak: ‘Ik ben Al dat was, dat is en dat zijn
zal. Geen sterveling heeft mijn sluier opgetild’. (Het is de schrijver bekend dat Isis of Ishtar, volgens
bepaalde versies in samenhang wordt gebracht met de maan. Dit is echter niet in tegenspraak met
wat hier gezegd wordt. Vanuit een bepaald gezichtspunt is het mogelijk de onderzonnige planeets-
feren als ‘maan’ in een bredere betekenis te beschouwen. In overeenstemming daarmee hebben de
sferen van maan, Mercurius en Venus een ‘'maankarakter’ en zou Venus de hoogste potentie van
deze ‘maan’ zijn). Zij is de goddelijke wijsheid, zij is de Kosmos der Wijsheid, die in al het aardse
verborgen ligt, die achter de sluier van de zintuiglijke waarneming troont als werkende wijsheid. Zij
is betoverd, sinds Tyfoon, heer van de aarde-zwaarte, heerst. In onze tijd is de mens er toe geroe-

77



pen door de sluier van zintuiglijke verschijningen heen te schouwen en het wezen van de goddelij-
ke wijsheid opnieuw te ontdekken. Dat is in waarheid de grondimpuls van ons wetenschappelijk
tijdperk en grote figuren uit de nieuwere tijd hebben dat ook erkend, bijvoorbeeld Giordano Bruno,
Novalis en anderen. De legende verhaalt echter ook dat degene die de sluier oplichtte zichzelf zag -
de mens. Alle goddelijke wijsheid, samengevat in een organische kosmos van geestelijke aard, dat
is in laatste instantie niets anders dan de mens zelf, zoals hij door de goden in oeraanvang ge-
dacht en gewekt werd. Zo vinden wij in deze fase opnieuw de Vissen, zoals wij hen bij de Saturnus-
ontwikkeling tegengekomen zijn. Toen was het bij de geweldige aanzet middels de wil door de
Geesten van Wil en bij de laatste ronde van de Oude-Saturnus. Toen stond de mensenvoorouder
daar als een spiegelbeeld van de geestelijke wezens die hem omgaven - weliswaar met de aard
van een robot, de kiem van toekomstige volmaaktheid droeg hij al in zich. In deze Saturnus-warm-
temens was reeds als oerbeeld aanwezig wat zich later in stoffelijke openbaring als natuurrijken,
als stoffelijk universum zou ontwikkelen. In de maanontwikkeling verschijnen de Vissen als het
kosmische gebied waar de oermens die zich als goddelijke wijsheid in alle natuurrijken en in de
sterrenwereld geestelijk uitbreidt, als evenbeeld van de Godheid, zijn oertoestand vindt.

Hier is de kosmische ontwikkeling tot aan de 'voeten’ afgedaald, daar waar het ‘kleine’ kosmi-
sche wezen het 'grote’ raakt, ja, op hem loopt; (want de Vissen zijn de sfeer die het oerbeeld van de
voeten dragen) De mens is nog ver verwijderd van een begrip van de geheimen die zich met de
voeten verbinden. Met een eerste vermoeden tasten we aan deze geheimen wanneer we de woor-
den verstaan die gesproken worden door Hem wiens lichaam wij door de aanraking met onze voe-
ten ontmoeten: 'Wie mijn brood eet, treedt mij met voeten’, We kunnen ook verstaan waarom de
schrijver van het Johannes-evangelie de voetwassing en niet het eigenlijke avondmaal beschreef.
Hij verwees naar de kosmische geheimen van het avondmaal.

Uit het hier beschrevene kunnen we ook verstaan waarom de Waterman de sfeer van de oer-
beelden van menselijke onderarm en onderbeen is. Daar stoot de bloedstroom op heel bijzondere
wijze op de buitenwereld. We kunnen stellen dat in dit stoten van de bloedswarmte op de buiten-
wereld een soort oerbeeld gegeven is van het ontstaan van het stoffelijk organisme. Het is eigenlijk
gestold bloed, bloed dat in oeraanvang slechts warmte was, maar dan trapsgewijs ‘naar beneden’
stroomde en uitkristalliseerde in dat wat het stoffelijk organisme van de mens is geworden. Zo is
onderarm-onderbeen ofwel het bloed-periferie-complex een soort spiegelbeeld van de oerbeeld-
substantie die voortdurend tot materiéle existentie stolt en zich daaruit ritmisch weer los maakt:
van de Waterman. In de zesde ronde van de Oude-Maan is deze datgene geworden wat hij tegen-
woordig bewerkt.

De aarde-ontwikkeling

We hebben gezien dat de mensenvoorouder op de Oude-Saturnus op het niveau van het mine-
raal stond. Hij had geen stoffelijk lichaam zoals het tegenwoordige mineraal, maar nog een ver-
fijnd, etherisch warmtelichaam. Echter zijn bewustzijnstoestand stemde overeen met dat van het
huidige mineraal. Vervolgens zagen we de mens gedurende de ontwikkeling op de Oude-Zon voort

78



schrijden tot het stadium van de plant. Ook toen waren zijn stoffelijke omstandigheden totaal an-
ders dan die van de huidige plant, maar hij had eenzelfde soort bewustzijn. Verder voortgaand
troffen we de mens op de Oude-Maan aan, waar hij de bewustzijnstrap van het dier bereikte. Hij
verwierf een bewustzijn dat hem indrukken in beelden verschafte van zijn omgeving. Hij had nog
geen zintuiglijke indrukken, want de zintuigen waren nog niet zo volmaakt ontwikkeld als zij dat
nu zijn. Veeleer waren de indrukken die de maan-mens van zijn omgeving had van een beeldend
symbolisch karakter, ongeveer zoals tegenwoordig het bewustzijn tijdens het dromen. Zij het dat de
beelden nog veel meer in overeenstemming waren met de feiten in de buitenwereld, terwijl de te-
genwoordige droombeelden van de mens willekeurig vervormd verschijnen.

Na de tussenperiode van zuiver geestelijk bestaan (pralaya) die op de maanontwikkeling volgde,
traden de wezens van de geestelijke hiérarchieén opnieuw tevoorschijn en leidden een nieuwe fase
van de kosmische evolutie in. Deze wordt in de wetenschap van de geest met ‘aarde’ aangeduid.
Het doel van deze aarde-ontwikkeling, in het midden waarvan wij nu zelf leven, was de mens met
betrekking tot zijn bewustzijnsontplooiing nog een trap hoger te voeren. Hij moest de trap van het
‘ding-bewustzijn’ bereiken, zoals het door Rudolf Steiner in ‘De wetenschap van de geheimen der
ziel’ GA 13 en ‘Uit de Akasha Kroniek” GA 11 genoemd wordt. Dit kon alleen verwezenlijkt worden
doordat de mens in de loop van deze ontwikkeling een ‘ik' geschonken werd. Alleen de ‘ik-mens’
die zijn wezen als in een eigen middelpunt verankerd beleeft, is in staat om niet meer dromend in
zijn omgeving te zwemmen, maar een heldere, zelfbewuste scheiding tussen het eigen wezen en
de omgeving te voltrekken. Zo kan hij een zelfbewuste kennis van het ding verwerven, van hetgeen
in de buitenwereld tegenover hem staat.

Toen nu de aarde-ontwikkeling werd ingeleid, moesten eerst alle vroegere ontwikkelingen en
verworvenheden herhaald worden. Maar wat in de voorafgaande kosmische cycli als mensenwezen
geschapen werd, was volledig gevormd en georganiseerd in overeenstemming met de toen heer-
sende bewustzijnstoestand. Daarom was het voor de hiérarchische wezens nu noodzakelijk het
menselijk organisme om te vormen, het voor te bereiden op de nieuwe trap van bewustzijn, tegelijk
met de herschepping van wat voorheen bereikt was.

Zo dienen we drie voorstadia te onderscheiden aan de eigenlijke aarde-ontwikkeling, ofwel drie
ronden, zoals wij hen steeds genoemd hebben. In de eerste ronde werden de verworvenheden van
Saturnus herhaald die voorheen beschreven zijn. Opnieuw ontstond het verfijnde, warmte- etheri-
sche mensenlichaam dat op de Oude-Saturnus vooraf gebeeld werd. Tegelijkertijd echter moest dit
stoffelijke mensenlichaam georganiseerd worden in overeenstemming met de komende ontwikke-
ling van het ding-bewustzijn. Na een kort pralaya voltrok zich hetzelfde met het menselijk etherli-
chaam: gedurende de volgende tweede grote ronde werden de verworvenheden van de Oude-Zon
herhaald, onder andere werd het etherlichaam opnieuw geschapen en in het stoffelijk lichaam
neergelaten. De derde grote aarde-ronde is een herhaling van de Oude-Maan. Gedurende dit tijd-
perk ontstond uit de werkzaamheid van de geestelijke hiérarchieén opnieuw het astraal- of zieleli-
chaam, naast de andere verworvenheden die reeds op de Oude-Maan aanwezig waren.

Deze drie grote ronden van de aarde vinden we weer opgetekend in de sterrenbeelden van de
dierenriem. We hadden de Oude-Maan als Kosmos der Wijsheid in het sterrenbeeld van de Vissen
verlaten. Daar kunnen we dan vinden dat de aarde-ontwikkeling in aanvang aangevat wordt. We
zouden het ons zo moeten voorstellen, dat uit de geestelijke richting van de Vissen een impuls

79



kwam die de eerste grote ronde van de aarde, de herhaling van Saturnus inleidde. Wanneer wij nu
de geestelijke stamboom van de sterrenbeelden te hulp roepen, die wij in de voorafgaande be-
schouwingen hebben uitgewerkt, dan kunnen wij tot een begrip komen van wat gedurende deze
eerste ronde plaats vond: in de Vissen hadden wij het beeld van het oer-begin van Saturnus door
het offer van de Thronen. Daaruit kwam in aanleg alles voort wat in de latere ontwikkeling als stof-
felijk universum verschijnt. Zo verdichtte zich gedurende de aardeperiode deze oersubstantie, de
wil van de Thronen, waaruit zich het warmte-element ontwikkelde, opnieuw uit de richting van de
Vissen. Gelijkertijd zagen we in de Vissen ook de robotachtige Saturnusmens zoals hij aan het ein-
de van de Saturnusontwikkeling verschijnt. We spraken erover dat in de Vissen iets als een zwakke
aanduiding van een fysionomie, van een gezicht ontstond. Dit motief werd nu in de eerste ronde
van de aarde weer opgenomen. Met andere woorden, het stoffelijk lichaam dat opnieuw ontstond
werd de oriéntering voor de ontwikkeling van het dingbewustzijn ingeétst door de aanleg van een
geestelijke ‘fysionomie’. Natuurlijk kan dat slechts een tedere aanleg in de kiem zijn geweest. Maar
we weten hoezeer de fysionomie van een mens uitdrukking is van het ontwikkelingsniveau van zijn
persoonlijkheid, dat wil zeggen, van het wezen dat dingbewustzijn heeft, in het ik ontwaakt. Maar
nu stroomde daarbij ook binnen wat in de Vissen vanuit het gezichtspunt van de Oude-Maan was
opgetekend, namelijk de Kosmos van Wijsheid. Zo werd het stoffelijk lichaam vanuit de goddelijke
wijsheid gevormd, zodat de mens hierdoor op een later tijdstip, in het stadium van het ding-be-
wustzijn, de wijsheid in zijn omgeving zou kunnen vinden. Want wij kunnen de goddelijke wijsheid
in onze omgeving slechts begrijpen omdat zij zelf ook in ons stoffelijk organisme aanwezig is. Wij
begrijpen bijvoorbeeld de wijsheid van het licht om ons heen, omdat deze wijsheid in ons eigen
lichaam werkzaam is.

De tweede grote aarderonde, de herhaling van de Zon, kunnen wij opgetekend vinden in de
Ram. Bij een dergelijke beschouwing moeten wij echter altijd ook het tegenoverliggende sterren-
beeld betrekken, in dit geval dus Ram-Weegschaal. In deze ronde worden ook de Weegschaal-oer-
beelden van de Oude-Zon uit de Akasha werelden tevoorschijn gehaald. In de Weegschaal vonden
wij de zonnemens, die plantengestalte die door inlijving van het etherlichaam was ontstaan. Gedu-
rende de tweede ronde van de aarde werd dit akashabeeld vanuit de overzijde, dus uit de Weeg-
schaal naar de Ram gehaald, want het kon niet zo worden overgenomen zoals het op de Oude-Zon
was. Het moest omgevormd worden om aan de nieuwe voorwaarden te kunnen voldoen. Wat wa-
ren deze nieuwe voorwaarden? Wij richten onze aandacht op de herinneringssubstantie die in de
Ram staat ingeschreven: De werkzaamheid van de Kyriotetes gedurende de Oude-Saturnusontwik-
keling. Deze waren toentertijd nog niet in staat de Saturnus planeet met hun Leven te doordrin-
gen, zoals zij dat later op de Oude-Zon zouden doen. Als gevolg ontstond toen de eerste aanleg
van de spiegeling van het Leven in de omtrek. Dit werd de grondslag voor het hersen-zenuw-zin-
tuigstelsel, wat zeggen wil, de tendens om het leven van ‘buitenaf’ als goddelijke wijsheid, als we-
reldgedachten te vatten. Dit oerbeeld daalde bij de omvorming van het etherlichaam in gedurende
de tweede aarderonde en reikte dienovereenkomstig ook tot in het stoffelijk lichaam. Zo werd de
mogelijkheid geschapen dat de mens die voor het dingbewustzijn was voorbestemd, niet alleen
leven had, maar een deel van het levens- of etherlichaam voor activiteiten als herinneren en den-
ken kon aanwenden. Eens zou hij moeten leren het leven ook van buiten te beschouwen, dat wil
zeggen als iets objectiefs.

80



De derde grote ronde van de aarde-ontwikkeling kunnen wij aflezen aan de Stier. Daar werden
de gebeurtenissen van de Oude-Maan herhaald en omgevormd. Ook hier zien wij uit het tegen-
overliggende gebied van de dierenriem, de akasha-substantie van de derde, belangrijke ronde van
de Oude-Maan naar de andere zijde klinken. De Schorpioen kan beschouwd worden als een beeld
van het doordringen van de maanmens met het astraallichaam. Hij bevat echter ook de rebellie
van de luciferische geesten op de Oude-Maan. Het astraallichaam werd dus tegen de achtergrond
van zijn biografie opnieuw geschapen. Gelijkertijd stroomde nog iets anders binnen uit de richting
van de Stier: daar staat de werkzaamheid van de Geesten van Beweging (Dynamis) gedurende de
tweede ronde van de Oude-Saturnus opgetekend. Ook deze hiérarchie kon op de Saturnus-planeet
nog niet meer dan een spiegeling van het eigen wezen in de omliggende ‘ruimte’ bewerkstelligen.
De weerspiegelde zielesubstantie verbond zich met de aura van leven die zich rondom Saturnus als
gevolg van de reflecterende werkzaamheid van de Geesten van Wijsheid (Kyriotetes) had gevormd.
Wijsheid of Leven verbond zich met zielebewegelijkheid en zo ontstonden de scheppende oerbe-
grippen die zich dan veel later in de veelheid van het geschapene zouden kunnen openbaren. Dit
stroomde binnen in het nieuw geschapen astraallichaam gedurende de herhaling van de maan.
Het werd in de menselijke gestalte afgedrukt en zo herhaalden zich de gebeurtenissen die voor-
heen op de Oude-Maan hadden plaatsgevonden. Hier, in de derde aarderonde, verscheen deze
ontwikkeling op een wijze zoals uitgesproken door de polariteit van Stier en Schorpioen. Enerzijds
verwierf het mensenwezen door het astraallichaam de mogelijkheid de scheppende oerbegrippen
te vatten. Dat is de werkzaamheid van de Stier. Anderzijds was hierin echter ook de tendens tot
zelfstandigheid en onafhankelijkheid gewekt. Hiermee werd de latere verstrikking van de mens in
de zondeval mogelijk. Dit is de werkzaamheid van de Schorpioen.

Na een kort pralaya waarin alles wat tot dan toe geschapen was weer in een geestelijk bestaan
werd opgenomen, trad de aarde-ontwikkeling de vierde ronde binnen. Dit is de eigenlijke aarde-
ontwikkeling, waarin wij ons nu bevinden. Als iedere ronde wordt ook de vierde onderverdeeld in
zeven 'globen’ of ‘vormtoestanden’. Gedurende de eerste drie vormtoestanden splitsten zich de
huidige planeten Saturnus, Jupiter en Mars af. Tijdens de vierde vormtoestand vormden zich uit het
oorspronkelijk ene wereldlichaam achtereenvolgens de zon, de maan en de aardeplaneet, zoals dit
door Rudolf Steiner op vele plaatsen beschreven is. Ook de binnenplaneten Venus en Mercurius
werden door de zelfstandige zon uitgestoten, zodat pas tijdens de vierde vormtoestand van een
zonnestelsel in de tegenwoordige betekenis kan worden gesproken. Halverwege deze vormtoe-
stand ontstond op de aarde pas vaste, minerale materie. De vele bijzonderheden die deel uitmaken
van deze vormtoestand, bijvoorbeeld epochen en culturen worden in Rudolf Steiner's ‘Wetenschap
van de geheimen der ziel’ GA 13 en in voordrachtcycli uitvoerig beschreven.

De grote vierde ronde van de aarde halverwege waarvan wij ons nu bevinden, verschijnt in het
sterrenbeeld Tweelingen. Zeer zeker moeten ook hier alle overige dierenriembeelden betrokken
worden. De volledige ronde zouden wij ons voor moeten stellen als een omloop, waarbij het zwaar-
tepunt in de Tweelingen ligt. De Tweelingen zijn vanuit het gezichtspunt van de kosmisch geestelij-
ke herinneringssubstantie een sterrenbeeld rijk aan inhoud. Indien wij daar nog het van herinne-
ringen verzadigde sterrenbeeld van de Schutter aan toe voegen, dat tegenover de Tweelingen staat,

8l



dan kunnen we begrijpen waarom juist deze vierde ronde van de aarde zo buitengewoon ingewik-
keld is. Allereerst treffen we daar de impuls aan tot individualisering van de Geesten van Vorm
(Exusiai) gedurende de derde ronde van Saturnus, die daar vooralsnog alleen een soort oer-celde-
ling van de Saturnus planeet kon bewerken, tot dat moment nog een eenheid. Dit straalde binnen
in de vierde aarde- ronde en werkte uit in de opsplitsing van de oersubstantie in het zonnestelsel,
maar uiteindelijk ook in de opsplitsing van de schepping in talloze afzonderlijke wezens. Vervol-
gens vinden we in de Tweelingen de herinnering aan de vierde ronde van de zon, toen de mensen-
voorouder zogezegd naar twee kosmische richtingen was georiénteerd: door de arbeid van de Ar-
chai aan het etherlichaam was hij gevormd door de visioenen die door de Archai geschouwd wer-
den. Door het werken van de Archangeloi die toen hun mensheidsstadium doormaakten, had het
stoffelijk lichaam door de oerzintuigen een doffe betrekking tot zijn omgeving, dat wil zeggen tot
het tweede, lagere zonnerijk. Dit stroomde eveneens in de vormgeving van de vierde aarde-ronde
binnen en schiep de mens zoals hij in het midden van de kosmos voor ons staat: opziende naar
een geestelijke wereld, bewust van haar werkelijkheid en verhouding tot zichzelf. Evenzo, dezelfde
mens, verweven in de wereld onder hem, in de natuurrijken, die zich aan hem door zijn zintuigen
openbaren. Zo schouwen we in de Tweelingen de betrokkenheid van de mens naar beide richtin-
gen, zowel op de microkosmos, als op de macrokosmos in zijn veelvoudige openbaringen. Zo ont-
stond de ‘universele tweeling’: macrokosmos-microkosmos, in de vierde aarderonde. Evenwel zien
we gelijkertijd in deze ronde de meest centrale gebeurtenis in de aarde-ontwikkeling zich voor-
doen, die de gescheiden tweelingen weer zal verenigen. Dit is het Christusgebeuren dat door het
leidende wezen van de Exusiai, van de Geesten van Vorm mogelijk wordt gemaakt. Op de Oude-
Saturnus werkte deze hiérarchie uit de geestelijke sfeer die met de Tweelingen verbonden is. Hun
meest verheven impuls was om het Ik’ in de mens te wekken. Zij konden deze daad vooreerst
slechts door trapsgewijze kosmische werkzaamheid voorbereiden. Toen begaf zich echter hun lei-
der, de Christus, gedurende de vierde, de Tweelingenronde van de aarde, onder de aarde-mensen
en wekte in hen zijn eigen wezen, het ‘Ik’. Met dit wereldomvattende 1k dat in de Christus leeft, zou
de Tweelingenscheiding die de gehele kosmos doortrekt overwonnen kunnen worden, wanneer
mensen het Christus-1k in hun eigen ziel opnemen. Want het Christus- 1k is het kosmische 1k, het
omvat het geheel dat in ma- chromosomen en microkosmos als gespleten verschijnt.

Terwijl ons vanuit de Tweelingen de kosmisch geestelijke aspekten van de vierde ronde tege-
moet stralen, schouwen we in de tegenoverliggende Schutter een heel ander beeld. Daar vinden
we de akasha-substantie opgetekend van drie zeer beslissende ronden van voorbije ontwikkelings-
cycli:

1. De vierde ronde van Saturnus, waarin de allereerste aanleg van de stoffelijke mens uit de

juist verdichte warmte-ether verschijnt.

2. De vijfde ronde van de zon met de voorafbeelding van een soort stofwisseling-ademha-

lingsproces.

3. De vierde, middelste ronde van de maan, in wiens middelpunt de mensenvoorouder ver-

schijnt terwijl hij zijn ontwikkeling tussen de zonne-levenspool en de maanbewustzijnspool

doormaakt.

4.

82



Uit deze herinneringssubstanties stroomde in de vierde ronde van de aarde het oerbeeld van de
drieledige mens, zijn verhouding tot de hiérarchieén en de drie natuurrijken die onder hem staan.
In de Saturnus-Schutter-mens hebben we klaarblijkelijk een oerbeeld van de wilsmens, die in diep
slaapbewustzijn het arbeidsveld van geestelijke wezens is. Tot in bijzonderheden, bijvoorbeeld van
de warmteprocessen, hebben we bij de beschrijving van de overeenkomstige gebeurtenissen gedu-
rende de vierde Saturnusronde de uitzonderlijke aard van de menselijke wil in beschouwing geno-
men. In de zonne-Schutter-mens komt reeds de eerste vooraf-beelding van een ademend-ritmisch
organisme tevoorschijn, want deze ‘stofwisseling’ voltrok zich in de warmte-luchtsfeer van de men-
senvoorouders. Dit werd dan gedurende de aardeontwikkeling tot het grondelement van het voe-
len. Met betrekking tot de maan-Schutter-mens worden we tegenover het wezen geplaatst dat nu
een eigen bewustzijn verworven heeft. Door het ingrijpen van de luciferische geesten had de mens
reeds een helderder bewustzijn bereikt dan hem in de normale ontwikkeling vooreerst toegedacht
was.

Maar hoe we deze aspekten ook trachten te beschrijven, de werkelijkheid zullen we eigenlijk
nooit recht doen. Want de ontwikkeling van de drieledige mens is een veel gecompliceerder gebeu-
ren dan in eerste instantie mag lijken. Met deze drie aspekten van de Schutter-mens worden we
tegenover de wezenlijke grondslagen van het menszijn zelf geplaatst: en deze kunnen niet met een
paar woorden worden afgedaan. We zullen ontdekken, wanneer we deze drie aspekten op meer
contemplatieve wijze beleven, dat we talrijke bijzonderheden zullen ontdekken. In zekere zin mo-
gen we met recht zeggen dat de Schutter het oerbeeld van de mens als zodanig is. Maar we moe-
ten onder ogen zien dat ook die ‘broeders’ tot het oerbeeld van de mens behoren die hij op zijn pad
achter zich heeft gelaten, de mineralen, de planten en de dieren. Inderdaad kunnen we zeggen dat
de Saturnus-Schutter-mens op het plan van het mineraal, de zonne-Schutter-mens op dat van de
plant en de maan-Schutter-mens op het plan van het dier stond, ook al waren de overeenkomstige
stoffelijke omstandigheden nog van geheel andere aard.

Aangezien de vierde ronde van de aarde-ontwikkeling uitsluitend in het minerale verankerd ligt,
voor zover het de ontwikkeling van de mens betreft, dienen we met betrekking tot de volgende,
vijfde ronde een levenssfeer te veronderstellen die naar de geest aan het plantenrijk verwant is. De
mens is nu, in de vierde ronde, alleen bij machte om de sfeer van het minerale bewust vorm te ge-
ven. Hij heeft nog geen enkele mogelijkheid om leven te wekken, laat staan om bewustzijn tevoor-
schijn te roepen in de scheppingen van zijn aardse omgeving. Eens zal hij in de loop van zijn ont-
wikkeling echter zo ver komen dat hij bewust het ingrijpen van het levensprincipe in de scheppin-
gen van zijn hand zal kunnen leiden, zoals hij nu in laboratoria de levenloze minerale wereld met
chemische analyse onderzoekt en beheerst. Het leven dat bijvoorbeeld in de plant werkzaam is, is
iets wat zich nog volledig aan de greep van de mens onttrekt. Hij kan bijvoorbeeld niet in de syn-
thetische combinatie en organisatie van de in de plant aanwezige minerale stoffen zelfstandig le-
ven wekken. Dat kan alleen de natuur doen.

De levenskrachten behoren tot het bereik van het bovenzinnelijke, waarin de mens, wanneer hij
de ontwikkeling van zijn bovenzinnelijke organen niet nastreeft, nooit toegang en nog veel minder
een mogelijkheid tot ingrijpen heeft.

83



In deze betekenis zijn wij gedurende de vierde aarderonde nog in de ‘minerale levenstoestand'.
De grote ronden waarvan we hier spreken, staan in de occulte taal ook bekend als ‘levenstoestan-
den’, die wat betreft de aarde-ontwikkeling de evolutie op de volgende wijze laten voortschrijden:

eerste elementaire toestand
tweede elementaire toestand
derde elementaire toestand
minerale toestand
planten-toestand
dier-toestand
mensen-toestand

A S

Zo gold het ook in de kosmische belichamingen die aan de aarde voorafgingen en daarom za-
gen we steeds in de laatste ronde, ofwel de afsluitende levenstoestand, de grootst mogelijke ver-
volmaking van de mensenvoorouder. Zo zal de mens gedurende de vijfde ronde van de aarde de
voorlopige aanleg verwerven om in het wezen van zijn omgeving Leven te wekken. Hij zal zich dan
voorbereiden om bewust te doen, wat de plant en alle levende organismen nu onbewust doen, wat
aan hen 'van buiten af' voltrokken wordt. Zo zal de mens in de zesde ronde, onder geheel andere
omstandigheden van stoffelijke verdichting leren, om de voorlopige aanleg te verwerven tot het
wekken van bewustzijn in zijn scheppingen. Want in een toekomst die ver voorbij de aarde-ontwik-
keling ligt, zal hij bewust in het object moeten voltrekken wat geestelijke wezens nu in het dier te
weeg brengen. Tenslotte zal de mens tijdens de zevende ronde de aanleg in kiem ontwikkelen, die
hem eenmaal in nog veraf gelegen toekomst in staat zal stellen in de schepping de persoonlijkheid
impuls te ontsteken. Dat kan tot nu toe, zoals we gezien hebben, alleen door de wezens van de
geestelijke hiérarchieén gedaan worden. De mens zal gedurende deze laatste drie ronden van de
aarde nog niet tot een scheppende beheersing van deze mogelijkheden komen. Als mogelijkheid
zijn zij in aanleg al lang aanwezig. Maar het Ik dat de mens zich gedurende de aarde-ontwikkeling
verwerft is nog niet rijp om deze levenssferen bewust aan te grijpen. Wat de mens in deze drie
ronden volbrengen moet, is het ik-bewuste onderduiken in deze mogelijkheden, wat de aanleg tot
een toekomstige beheersing van deze vermogens zal scheppen.

De vijfde ronde kan als in een lichtend oerbeeld in het sterrenbeeld Kreeft gezien worden, tesa-
men met de tegenoverliggende Steenbok. In de Kreeft vonden we de herinnering aan de derde
ronde van de zonne-ontwikkeling, terwijl de Exusiai de lucht-warmte-gestalten die aanhoudend
ontstonden en vervloeiden een blijvende vorm gaven. We zouden onomwonden kunnen zeggen: De
Geesten van Vorm droegen de ‘van leven doortrokken wolken gestalten’ (van de Oude-Zon) omlaag
in het zonnebestaan en voor het eerst verschenen wezens die een verwantschap met de planten-
organisatie hadden. Met de Kreeftronde van de aarde zal de ontwikkeling reeds het midden van de
totale evolutie overschreden hebben. Nu is het een grondwet in de wereldwording dat iedere ont-
wikkelingstrap die aan gene zijde van het midden ligt, een overeenkomstige vroegere fase moet
herhalen en omvormen. Dat geldt ook hier voor de Kreeftronde van de aarde. De Kreeftronde van
de Oude-Zon bracht vorming teweeg, op een bepaalde manier zelfs verstijving. De Kreeft-ronde
van de aarde zal deze tendens tot verdichting van de Kreeft moeten oplossen en overwinnen. De
oprollende, zich inrollende dynamiek van de Kreeft zal in een uitstralende omgevormd worden. Dit

84



uitstralen is echter een activiteit die de plant nu reeds, zij het ook op heel onbewuste wijze in een
zijnsvorm die aan de slaap gelijk is, volbrengt. De plant overwint in zijn groeiprocessen onophou-
delijk de zwaartekrachten van de aarde. De plant richt zich op, streeft weg van het middelpunt der
aarde, het licht tegemoet. Ook het opstijgen van het plantensap voltrekt zich als in volledige tegen-
stelling tot de wetten van zwaarte van de materie. In essentie voltrekt ieder wezen dat leven in zich
draagt dezelfde activiteit. Maar in de plant komt dit op meest zuivere wijze tot uitdrukking. Deze
aan de zwaartekracht tegengestelde vermogens (in zekere zin ‘lichtheidskrachten’) staan in innige
samenhang met het wezen van het Leven, voor de huidige mens nog een ondoorgrondelijk myste-
rie. Maar in de Kreeft-planetenronde van de aarde zal de mens het vermogen verworven hebben,
als Ik-mens het wezen van het Leven als bovenzinnelijk gegeven te begrijpen en te doorzien. Daar-
toe zal de mens echter die wereldomvormende katharsiskracht nodig hebben die in de vijfde, de
Steenbokronde van de Oude-Maan, de maanplaneet langzaam weer tot het zonneniveau verhief.
De mens zal deze vormgevende Kreeftkrachten niet op een harmonische manier kunnen ontwikke-
len, wanneer hij niet in plaats van de tegenwoordige gevoelloze behandeling van de minerale we-
reld een intensief vermogen om zich één te voelen met de wezens in zijn omgeving zal hebben
verworven. Zoals Rudolf Steiner het zegt, hij zal niet gelukkig kunnen zijn, wanneer andere wezens
in zijn omgeving ongelukkig zijn. Daarvoor zal hij deze geweldige Steenbok-katharsis-krachten no-
dig hebben, die in de kosmisch geestelijke richting van de Steenbok als akasha-substantie sluime-
rend rusten.

De zesde aarde-ronde kunnen we als het samenspel van de geestelijke krachten van Leeuw
en Waterman beschouwen. Het is vrijwel onmogelijk om met de taal die ons nu ter beschikking
staat iets over deze ronde te zeggen. In deze Leeuw- (Waterman-) ronde zal de mens de kracht van
zijn 1k-bewustzijn zo ver ontwikkeld kunnen hebben, dat hij de geestelijke achtergronden en de
oorsprong van dat wat in het schepselbewustzijn verwekt zal kunnen beleven en schouwen. Hij zal
dan in de volle helderheid van zijn 1k waarnemen hoe de ziele- of astraleorganisatie van het dier
en van de mens in de geestelijke kosmos zijn oorsprong vindt. In het dier zijn op de huidige trap
van ontwikkeling deze astrale krachten in hun zuiverste, meest kosmische gestalte voorhanden,
maar meer nog dan het Leven, zijn zij voor de mens ontoegankelijk. Deze organisatie die te gronde
ligt aan het bewustzijn wordt in de wetenschap van de geest daarom astraallichaam genoemd,
omdat zij haar oorsprong heeft in de astraliteit van het universum, onder andere in de dierenriem,
in de geestelijke sterrenkosmos dus. In de tweede ronde van de Oude-Zon zagen wij deze geeste-
lijk-astrale krachten uit het kosmische gebied van de Leeuw inwerken op de mensenvoorouders. In
de Leeuwronde van de aarde zal de mens deze krachten door het Ik-bewustzijn begrijpen en naar
hun bovenzinnelijke essentie moeten leren kennen.

Tenslotte zal de mens in de zevende ronde van de aarde kunnen verwerkelijken wat in de akas-
ha-substantie van het sterrenbeeld Maagd wordt aangeduid. Dan zullen de geheimen van de
'‘Mensenzoon’, de zoon van de maagd in de betekenis van de grootse imaginatie van de Johannes
apocalyps (hoofdstuk XII) geopenbaard kunnen worden.

De beschrijving van de ontwikkeling van de Oude-Saturnus liet ons zien dat het mogelijk is om
in de richting van de sterrenbeelden Vissen en Maagd het oerfantoom te schouwen van het men-
senwezen dat in aanvang door de goden werd geschapen. Wanneer nu de aarde de zevende ronde
zal zijn binnengegaan waarvan wij het karakter hier uit de wezenstrekken van de sterrenbeelden

85



Maagd en Vissen proberen af te lezen, dan zullen voorwaarden aanwezig zijn die het de mens mo-
gelijk zullen maken om het goddelijke oerbeeld Mens te schouwen in het licht van het ontwikkelde
ik-bewustzijn.

Wanneer we de aandacht terugrichten op ons tegenwoordig tijdperk, dan kunnen we nauwelijks
zeggen dat de mens ook maar het minste vermoeden heeft van de door de goden gewilde geest-
gestalte en de betekenis van het wezen Mens in het grote kosmische geheel. Vanuit het gezichts-
punt van het verstand is de mens van deze tijd zichzelf een volledig raadsel. Om het antwoord in
de helderheid van het Ik te vinden, zal de mens eerst door intensieve innerlijke arbeid geheel
nieuwe kennisorganen moeten wekken. Hij zal dan echter nog in volstrekt andere diepten van
kennis van de kosmos als geheel moeten doordringen dan nu mogelijk lijkt.

Uit het samengaan van een nu nog onvoorstelbaar hoge kennis van de kosmos en de mens zelf
zal de mens van de zevende, laatste Maagdronde van de aarde de goddelijke oorsprong en bedoe-
ling van zijn eigen wezen leren kennen. Vandaar dat deze laatste ronde van de aarde ook wel ‘le-
venstoestand van de mens’ genoemd wordt.

Uit dit alles blijkt hoe moeilijk het is over toekomstige ontwikkelingstoestanden anders dan in
het algemeen te spreken. Het is zeker mogelijk om door innerlijke contemplatie deze dingen tegen
de achtergrond van de sterrenbeelden in de dierenriem nog verder in bijzonderheden uit te wer-
ken, maar daarover valt nauwelijks te spreken of te schrijven. ledere poging daartoe schijnt als een
verwonding van het wezen der toekomst en kan de mensheid van weinig nut zijn. Bovenal moeten
we ook beseffen, dat, hoewel toekomstige samenhangen in zekere mate bewust gemaakt kunnen
worden, toch ook een volledig onberekenbaar element van vrijheid een rol speelt. Wij laten het
daarom bij deze aanduiding van de toekom-
stige drie ronden van de aarde-ontwikkeling
en willen in het navolgende in grote lijnen het
wezen van de planeten van ons zonnestelsel,
hun oorsprong, hun werking in de mens en in
de natuur proberen uit te werken. Ook daarbij
zullen wij gezichtspunten van de voorbije we-
reldontwikkeling moeten betrekken. Nadat dit
zal zijn gebeurd, zullen wij in staat zijn op een
realistische wijze de samenwerking tussen
mensen- en sterrenwereld in het oog te vat-
ten. Het zal dan blijken dat de feiten die wij
ons reeds met betrekking tot de dierenriem-
beelden verworven hebben ons de verhouding
tussen mens en sterrenwereld op een geheel
nieuwe wijze kunnen openbaren. Op geen
enkele manier zullen wij bij de interpretatie
op enige antieke traditie van astrologische
aard hoeven terug te gaan. Veeleer zal het
ons hier en daar zelfs gelukken het traditio-
nele naar zijn ware aard te herkennen. © =cer-20m

D eoumaan
e -”'&Q.beéoﬂd




#. 3"'\0‘,/\ rhangel 7N
e S T~3R0 %,
,o;\r‘ P 4 /)\ s Q"“c,\

./.

g Weilin 00 Xe, a0 )
88 ghEee YN/ xdke G
’:_OE'__ ;\__53 ”_g_*_” Q(\E //_’{2_\\3%__\\_ \ _%\L__+
w T )/ N K ﬁ’f;; > 7
GQ'{\ 33 \ \'%/)almf- é’g\/‘ "/3‘7 /

B O A
SOy M SESST N
Ry e e e, ’

. n er i

e, O e o

B cer-salurnus
=Oer-20n

) =ocer-wmaan

P = aarde-koestand

87



HOOFDSTUK IV
EEN POGING TOT INZICHT IN DE OORSPRONG VAN DE PLANETEN

Saturnus

Ons huidige planetaire stelsel, dat wil zeggen, de planeten, zon, maan en aarde, kwam pas ge-
durende de vierde grote ronde van de aarde-ontwikkeling tot stand. Wij bevinden ons nu nog
steeds in deze ronde. Zij is op zichzelf weer geleed in zeven kleinere cycli of vormtoestanden. Tij-
dens de eerste vormtoestand begon zich reeds het begin van het huidige zonnestelsel te vormen.
Toen ontstond als eerste de planeet die wij nu Saturnus noemen. Hoe kunnen wij ons het begin
van dit planetaire stelsel voorstellen? Er aan vooraf gegaan was een kort pralaya (tussenperiode)
dat op de derde grote aarderonde was gevolgd. Gedurende deze kosmische rusttoestand trad al
het tot dan toe geschapene en de scheppende kosmische wezens zelf in zuiver geestelijk bestaan
terug. Fysieke ruimte was toen geheel afwezig. Met het begin van de vierde ronde ontstond nu fy-
sieke ruimte, die echter aanvankelijk geheel ledig en chaotisch was. In tegenstelling daarmee be-
vond zich de 'niet-ruimte’, dat wil zeggen, de geestelijke wereld, waarin de geestelijke hi€rarchieén
hun bestaan hadden. Het was dus een situatie die in zekere zin gelijk was aan het begin van de
Oude-Saturnus- ontwikkeling. Hoe kunnen wij ons de polariteit van ‘ruimte’ en ‘niet-ruimte’ voor-
stellen? Het begrip ruimte moeten wij noodzakelijkerwijs met het beleven van middelpunt in ver-
band brengen. Want het ruimtelijke kruis, gevormd door de drie ruimtelijke richtingen die loodrecht
op elkaar staan, straalt klaarblijkelijk van een bepaald middelpunt uit. Kunnen we echter met be-
trekking tot de fysieke ruimte spreken over een ‘oneindige’ periferie die aan het middelpunt tegen-
gesteld is? Hier verliest zich ‘de ruimte’, hier komt het voorstellingsvermogen aan een grens en
gaat dan niet verder mee. Daarom is de oneindige ruimte van de huidige astronomie, qua voorstel-
ling een onmogelijkheid. Met andere woorden, we stoten aan de periferie op het raadsel van de
‘niet-ruimte’ ofwel de geestelijke wereld. Zo kunnen we zeggen: Ruimte is in niet-ruimte ‘uitge-
spaard’. Of met andere woorden: de niet-ruimte-wereld, de geestelijke wereld, ‘trok zich terug’ en
liet zo de ‘ruimte’ als een ‘negatief’ ontstaan. lets dergelijks moeten wij ons aan het begin van de
vierde aarde-ronde denken. Zo kunnen we ook begrijpen wat Rudolf Steiner aanduidt wanneer hij
beschrijft, dat zich op bepaalde momenten van de evolutie geestelijke wezens aan de periferie te-
rugtrokken en daardoor aanleiding gaven voor het ontstaan van planetaire hemellichamen.

De periferie ofwel de sfeer is op zich een beeld van het voltooide dat geen grotere harmonie
meer kan vinden. Daarentegen is het middelpunt een ‘'niets” waaruit veel ontstaan kan. Het geo-
penbaarde oerbeeld van de sfeer (de periferie) is de dierenriem van vaste sterren. Inderdaad von-
den wij hier bij onze vroegere beschouwingen ‘het voltooide’, namelijk de wereldkroniek van de
grote cycli van voorafgegane ontwikkelingsstadia en de toekomst voor zover deze door het verleden
bepaald is. Dit voltooide is echter niet in statische rust. Het is scheppend, want ‘achter’ de sfeer
van de dierenriem, in het ruimteloze, weven heersend de wezens van de hiérarchieén zelf. Zij wer-
ken naar binnen, in het ruimtelijke dat van een middelpunt uitgaat, maar met hun wezen bevinden
zij zich in de diepte van het ruimteloze. Dientengevolge vinden we in de dierenriem de wereld van
oerbeelden voor alles wat ook maar bestaat in de ruimtelijke wereld. De samenhang tussen de
twaalfvoudige menselijke gestalte en de twaalf beelden van de dierenriem hebben we al eerder

88



vermeld. Soortgelijke verbanden kunnen we met betrekking tot de andere natuurrijken ontdekken.
In het dierenrijk komen we twaalf hoofdsoorten tegen. De plant leeft in zijn volledige cyclus van
zaadkorrel tot zaadkorrel een twaalfvoudig ritme na. In de minerale wereld treffen we twaalf grote
groepen van substanties aan. Zij werden alle door de twaalf poorten van de dierenriem vanuit het
niet-ruimtelijke in de fysieke ruimte naar binnen toe gevormd.

Nu zouden we ons aangaande het begin van de vierde ronde van de aarde het volgende kunnen
voorstellen: op een gegeven moment trokken zich bepaalde wezens van de hiérarchieén aan de
periferie terug en spaarden daardoor binnen de sfeer ‘ruimte’ uit. Zo ontstond naar het middelpunt
toe ledige en vormloze ruimte, terwijl het scheppend-geestelijke zijn bereik zogezegd 'naar buiten’
verplaatste. Er ontstond een soort grens tussen de ruimtelijke en de niet-ruimtelijke wereld. Deze
grens kan men zich niet anders dan als sfeer voorstellen, niet anders dan de sfeer van de huidige
planeet Saturnus. Weliswaar bestond er nog geen planeet, maar de planeet die later zou ontstaan
en die we nu als Saturnus aan de hemel kennen, zou maat en wet van deze sfeer gaan volgen.

Waarom trokken deze hiérarchische wezens zich terug? Zij dienden de plannen van de schep-
ping die door nog hoger geplaatste hiérarchieén geleid werden. Vandaar dat zij het geschapene
'vrije ruimte’ gaven. We zouden zelfs kunnen zeggen dat het geschapene dat aan hun schoot ont-
sprong, eerst niets anders was dan vormloze en inhoudsloze ‘ruimte’. Zelf bleven zij echter met de
ruimteloze geestelijke wereld verbonden. Daardoor konden zij op het ruimtelijk geschapene inwer-
ken. Met andere woorden, doordat zij zich aan de periferie, in het gebied van de geestelijke dieren-
riem terugtrokken, waren zij in staat hun macht te ontplooien. Maar waarom waren zij juist tot aan
die ‘grens’ gegaan die door de sfeer van de huidige Saturnus wordt gekenmerkt? Boven of buiten
deze sfeer werden de geestelijke herinneringsbeelden bewaard waaruit alleen deze geestelijk hié-
rarchische wezens de Saturnus konden weven die bezig was te ontstaan. Daar waren de oerbeel-
den van de gebeurtenissen voorhanden die zich op de Oude-Saturnus hadden voltrokken. Zij ston-
den om de sfeer heen waaruit de huidige Saturnus moest ontstaan, als een soort geestelijke die-
renriem. Waarom bevonden zich deze geestelijke oerbeelden juist op die plek in de kosmos? De
Oude-Saturnus, waarover wij voorheen veel gesproken hebben, had de grootte van de sfeer die nu
binnen de omloopbaan van Saturnus ligt. Hierop heeft Rudolf Steiner in de 'Diisseldorfer- Hiérar-
chieén-Cyclus’ gewezen. Boven deze sfeer, dat wil zeggen, daarbuiten, bestond nog geen dieren-
riem van zichtbare sterren, maar wel de ‘geestelijke omtrek’ van waaruit de hiérarchieén op de pla-
neet inwerkten en hem vorm gaven. Het zijn en het scheppen van de hiérarchieén zelf was de
aanwezigheid, die daar weefde in plaats van een zichtbare dierenriem. Zij vormden de oersubstan-
tie van de latere dierenriemsfeer van sterren.

Daar ligt dus de geestelijke oorsprong van wat nu in de dierenriem als oerbeeldenwereld ver-
schijnt, maar deze oorsprong staat tot de huidige dierenriem zoals de werkelijkheid staat tot een
afbeelding. Deze oer-dierenriem die wij in de Oude-Saturnus kunnen aantreffen was pas tijdens
de aarde-ontwikkeling en wel in de eerste vormtoestand van de vierde ronde tot oerbeeldenwereld
geworden, en wel van absoluut scheppende aard. Hij bevatte de geestelijke oerbeelden van de
ontwikkelingsronden van Saturnus. Doordat de Saturnus-sfeer aan deze dierenriemwereld van
oerbeelden raakte, verdichtte hij zich op een bepaalde plaats en werd de grondslag voor de huidige
planeet Saturnus. Oude wijsheid heeft hem Saturnus genoemd omdat men wist dat zijn sfeer, die
dus binnen zijn omloopbaan ligt, raakt aan de herinneringsbeelden van de Oude-Saturnus.

89



Laten wij die grootse gebeurtenissen van de ontwikkeling van de Oude-Saturnus in onze herin-
nering roepen: in aanvang was er de chaotische wil die stap voor stap gevormd werd en waarin de
leidende geesten van het universum het oerbeeld van de mens afdrukten. Dit alles is als oerbeel-
denwereld boven de Saturnussfeer aanwezig.

Zo kunnen wij ons voorstellen hoe de planeet Saturnus die nieuw ontstaan was, doordrongen
werd van de akasha- oerbeelden van die Saturnusontwikkeling en deze naar het middelpunt van
het wereld-al binnen de Saturnussfeer toe straalde. Hierdoor werd het chaotisch- vormloze van de
centrale wereldruimte gevormd. Dit werd zogezegd de afbeelding van deze herinnerings-oerbeel-
den die als een soort dierenriem de Saturnussfeer omgaven. Vandaar dat alle existentie nog van
geestelijke aard was of zoals de wetenschap van de geest zegt: het wereld-al was aanvankelijk in
akasha-toestand. Zintuigen zouden toen nog niets hebben waargenomen.

Op deze wijze werkte de planeet Saturnus in die eerste vormfase van de vierde levenstoestand
van de aarde. Toentertijd was deze werking geweldig en diepgaand, maar ook in latere tijden zet
de planeet deze werking voort, hoewel hij dan steeds mechanischer de oorspronkelijke werkzaam-
heid herhaalt, in verval raakt. Zo kunnen we de werking van Saturnus ook tegenwoordig in alle
samenhangen nog verstaan. Hij is de kosmische waarborg die er voor zorgt, dat de aarde-ontwik-
keling als geheel nooit vergeet wat door de goden bedoeld en gegrondvest werd gedurende de
Oude-Satumusontwikkeling. En we vergissen ons niet wanneer we stellen dat hij ook alle onvol-
maaktheden en eenzijdigheden openbaart die de Oude-Saturnus vanzelfsprekend, aangezien hij
aan het begin stond, nog moest hebben. Het hoogste en het diepste van de Oude-Saturnus ver-
schijnt in hem als herinnering en wordt in de wereld werkzaam. In hem verschijnt de wil van de
wereld der Vader-Godheid, die toen door de hiérarchie der Thronen geofferd werd en die de grond-
slag ging vormen voor alle bestaan in stoffelijke zin. Deze vaderwil is in de werkzaamheid van de
huidige Saturnus de kosmische meester van het aarde-bestaan, met name ook van de mens, ge-
worden. Vaak wordt Saturnus de boosdoener onder de planeten genoemd, omdat hij in de lotsge-
beurtenissen de mens ontneemt wat hem aan het materiéle bestaan bindt. In de oudheid zei men
dat Saturnus of Kronos zijn eigen kinderen verslond. Hij verschijnt ook vaak op oude astrologische
voorstellingen als de dood met de maaiende zeis, die heerser over het materiéle bestaan van de
mens is. Maar de zoeker schenkt hij de hoogste kennis, want hij raakt immers aan de oergrond van
het bestaan, de herinneringswereld van het allereerste begin. De strengheid die van hem lijkt af te
stralen, is de macht van de herinnering als zodanig, die de huidige Saturnus als erfenis heeft ont-
vangen van die objectief-getrouwe herinnering aan het gebeuren op de Oude-Saturnus. Deze le-
vendige herinneringsmacht straft zogezegd iedere poging in het wereldgebeuren om van het oer-
beeld af te wijken, van dat wat door de goden gewild en gegrondvest is. Onverbiddelijk zorgt hij er
voor dat, zij het in het leven van de mens of in de natuur, het oude en de ouderdom, de goddelijke
rode draad van het oerbegin en van de oer-zaken (oorzaken) die door alle bestaan heen loopt, ge-
éerd en gehandhaafd wordt. In het mensenleven is hij daarom ook de zegelbewaarder van de ge-
gevens en de samenhangen van de reincarnatie en het karma. Ook heeft hij een nauwe verwant-
schap met het rijk der mineralen en het warmte-organisme van de aarde als geheel en alle wezens
die haar bewonen. Want hij ‘herinnert’ zich de bewustzijnstoestand die de mensenvoorouder op de
Oude-Saturnus had en die met het huidige mineraal overeen stemt, maar hij herinnert zich ook de
Saturnus-substantie, de warmte die uit de goddelijke wil geboren werd. Hij neigt meer naar die
warmte, die niet uiterlijk, maar meer als zielewarmte innerlijk waar te nemen is. Hij kent immers

90



de oersprong. Wat niet uitsluit dat hij soms ook in het andere uiterste van de warmte werkt, name-
lijk in de koude, daar koude immers een gradueel verschillende uitdrukking van warmte is.

In zijn verwantschap tot het mineralenrijk werkt hij in het bijzonder in het rotsskelet van de
aarde, voor de geologen een soort chronologie van de ouderdom der aarde. Daar verschijnt Satur-
nus als de Kronos-macht, de kosmische geschiedschrijver die het oerbegin kent en ook in alle vol-
gende tijdronden ‘erbij’ was. In deze gestalte werkt hij ook in het menselijk skelet, de bouw en de
vorming daarvan. In het skelet geeft hij de mens in een veelvoudige metamorfose van een oerprin-
cipe, zijn stoffelijke vorm. Zonder skelet zou de mens nauwelijks een vorm hebben. Ook in deze
werking bewaart hij nog de ‘wil der Goden' vanaf het oerbegin. Want ondanks alle metamorfosen
van het skelet zorgt hij ervoor dat het oerbeeld ‘mens’, zoals het door de goden in stoffelijke zin
ontworpen was, niet geheel verloren gaat. Het is zo dat Saturnus in sommige tijden ook als de ge-
vreesde knekelman (Magere Hein) beleefd werd, zoals hij op beeldende voorstellingen uit de mid-
deleeuwen en ouder verschijnt. Dit zou hiermee kunnen samenhangen, dat na een zeker tijdstip in
de menselijke geschiedenis de oeroude imaginaties niet meer op de juiste manier konden worden
begrepen.

Terwijl Saturnus in deze samenhangen veelvuldig als de oeroude verschijnt, als een gemelijke,
despotische grijsaard, die onbarmhartig de zweep over de mens en de wezens der natuur zwaait,
openbaart hij ook een stralende kant, die voorbij jeugd en ouderdom ligt. De vertegenwoordiger
van de goddelijke Wil, waaruit in het begin alle bestaan geboren is, waarin echter bij het einde alle
bestaan ook zal terug keren, verrijkt met alles wat in de tussentijd verworven werd. In dit opzicht
kan ook veel van hetgeen in het oude en nieuwe testament over de ‘Wil van de Vader gezegd
wordt, in veel omvattender wijze dan traditioneel gebruikelijk is, begrepen worden. Zo kan dat wat
de mens tijdens zijn aardse bestaan als zijn diepste wezensimpuls openbaart, als zijn hoogste
geestelijke manifestatie, met Saturnus in verband gebracht worden. Dan doordringt hij als het
meest verheven inzicht de afzonderlijke mens, maar hij vat ook het leven van de totale mensheid
samen met zicht op de diepere wil die zich daarin openbaart. Zo is hij tevens de vader der geschie-
denis.

Saturnus leeft te meer nog in al deze werkzaamheden, aangezien zijn sfeer, de ruimte die door
zijn omloopbaan omsloten wordt, de invloedssfeer van de hiérarchie der Thronen is. Zo is Saturnus
als sfeer nog een levende spiegel van die goddelijke scheppingsimpulsen die door de Thronen de
zeven planetaire trappen van de evolutie inleidden. Maar op de Oude-Saturnus is ook de grondslag
gelegd voor de voltooiing, namelijk voor de Geestmens (atma), die pas op de trap van Vulcanus vol-
ledig zal zijn ontplooid. Ook dit aspect is in Saturnus als een goddelijke maning tot het uiteindelij-
ke doel werkzaam, hoewel we hier niet zozeer onze aandacht moeten richten op de planeet als
zichtbaar hemellichaam, maar veel meer op zijn baan, op zijn sfeer, dus op het ritme van zijn be-
wegingen en dergelijke. Wanneer wij hem op deze wijze naderen, dan openbaart hij de diepere
geestelijke ontwikkelingswetmatigheden van aarde en mensheid.

In de sfeer van Saturnus vindt de mensenziel na de dood de oerbeelden van het volledige
zieleleven. (zie ‘Theosofie’ GA 9 en de cyclus ‘Het Leven tussen Dood en nieuwe Geboorte’ GA 153 )
Hier worden voor de ziel de ziele-motieven en zielekrachten zichtbaar of beleefbaar die achter de
stoffelijke gebeurtenissen werken. Rudolf Steiner geeft het volgende voorbeeld: ‘We kunnen bij-

91



voorbeeld hier, in de Saturnussfeer, van een hevig onweer spreken, met bliksem en het rollen van
de donder; wanneer we de situatie dan onderzoeken, vinden we dat de hartstochten van een strijd
die op aarde woedt tot uitdrukking komt in dit geestelijk onweer'. We kunnen dit begrijpen, wan-
neer we ons voor ogen houden, dat Saturnus de planeet is die zich het sterkst de toestand van de
Oude-Saturnus herinnert, waar de oer-stoffelijkheid geboren werd uit het kosmisch zielsmatige,
dat wil zeggen, uit de wil van de Thronen. In Saturnus leeft dus de oerbeeldenwereld van het kos-
misch zielsmatige, dat in en door stoffelijke feiten en gebeurtenissen werkzaam is. Deze ziele-oer-
beeldenwereld beleeft de mens na de dood met betrekking tot alles wat op aarde in stoffelijke
hoedanigheid om hem heen was. In deze verheven kosmische sfeer, welke in het huidige stadium
van de wereldontwikkeling niet eens alle mensenzielen bij machte zijn na de dood te betreden, kan
de ziel de ware aard en gestalte van die zielewereld leren begrijpen die aan het stoffelijk bestaan
ten grondslag ligt.

H on{s&:cmn van SO\LurmLS:

P \c" Sf’eer
Ve Ao eae-werelgr

|
3 \\\ /]
‘3, / ég
P ‘;,«"

L} p
Figuur 19 Ql(qs\,‘q * oerkef—\é‘e“

Wanneer eerder gesteld werd dat de planeet Saturnus na een soort wijken vanuit de ‘centrale
ruimte’ naar de periferie, tevoorschijn getrokken werd, dan mogen wij ons niet voorstellen dat de
planeet vanaf dit moment eeuwig in een cirkel ronddraaide. Een dergelijke voorstelling zou er toe
bijdragen het wereldstelsel van begin af aan als mechanisch-materialistisch te beschouwen. Pas
veel later werd het zonnestelsel een ‘'mechanisme’ in de zin van Copernicus. Maar het Leven van de

92



kosmos volgde en volgt nog steeds heel andere wetmatigheden. In het huidige wereldtijdperk lij-
ken Lijf en Leven van de kosmos weliswaar uiteen te zijn gevallen. In werkelijkheid waren de kos-
mische verhoudingen vanuit het gezichtspunt van het Leven volstrekt anders en zijn dat ook nu
nog. Voor de toestand die aan het begin van dit hoofdstuk beschreven werd, is het belangrijk twee
principes in het oog te vatten: het sferische van Saturnus en het centrische van het overige, nog
chaotische wereldlichaam. Het sferische van Saturnus werkte als een actief, vormend principe,
terwijl het centrische lichaam een ontvankelijk principe was. Het ontvankelijke principe was echter
geenszins in rust, beide ‘wereldlichamen’ waren in beweging. Doordat beide lichamen in beweging
waren, kwamen echter volstrekt andere bewegingsvormen tot stand dan eenvoudige rotatieprinci-
pes. Zij gingen meer in de richting van de lemniscaatachtige bewegingswetten in de kosmos. Dit is
echter een aangelegenheid voor astronomisch onderzoek en past daarom verder niet binnen het
raamwerk van dit boek.

\\o:’c ontstaan van Jupi}ccr:

Figuur 20

93



Jupiter

De planeet die wij Jupiter noemen, kwam tot stand gedurende de tweede vormtoestand van de

vierde aarderonde. Ook deze werd, evenals Saturnus, geschapen toen op zeker moment hoge gees-
telijke wezens zich uit het centrale wereldlichaam vrij maakten en zich naar de periferie begaven
die hen toekwam. Daardoor konden zij ‘objectief|, dat wil zeggen, van buitenaf werken.
De geestelijke wezens die met de 'afgesplitste’ planeet verbonden waren, konden na de afschei-
ding op de afgezonderde woonplaats in het wereld-al ongestoord hun eigen ontwikkeling vervol-
gen, hun werkzaamheid in het universum daardoor sterker dan voorheen ontplooien. Zij trokken
zich terug in een sfeer die meer met hun geestelijke intenties en impulsen overeenstemde. Eigen-
lijk zouden we moeten zeggen, dat zij zich deze sfeer schiepen. Het centrale lichaam dat na de af-
splitsing overbleef, raakte zoveel meer in de verdichting als mogelijk gemaakt werd. Het vormde de
‘gedachten’ van de wezens in de sfeer tot stoffelijke werkelijkheid.

Door deze verdichting trok het centrale wereldlichaam zich verder samen. Zo werd een volgende
‘grens’ tussen ruimte en niet-ruimte geschapen. Ook dit was weer een sfeer, maar binnen of onder
de sfeer van Saturnus. Aan deze grens begon zich een andere planeet te kristalliseren: de tegen-
woordige Jupiter, wiens loopbaan zich naar deze tweede sfeer vormde. (Vandaar dat de baan van
Jupiter binnen die van Saturnus ligt.) De geestelijke wezens die uitgingen in de wereldruimte en
zich hun 'kolonie’ op de huidige planeet Jupiter begonnen te scheppen, hadden een diepe innerlijke
verwantschap met de sfeer van de huidige Jupiter. In deze sfeer, of juister: direct daarboven, daar-
aan rakend, weefden de kosmische herinneringsbeelden van de Oude-Zonne-ontwikkeling. Deze
oerbeelden die daar in het geestrijk bestonden, waren echter geen akasha-substantie, zoals in de
sfeer van Saturnus, maar rupa- of gedachtesubstantie. Daaruit werd de planeet Jupiter geweven
en deze gedachte-substantie straalde hij binnen in de ruimte, binnen in het centrale lichaam, naar
het middelpunt toe. Hierdoor werd dit geleidelijk een afspiegeling van de oerbeeldenwereld van
Jupiter, wat betekent dat er op een bepaald tijdstip een universum bestond dat zich uit de vooraf-
gaande akasha- toestand die door Saturnus was verwerkelijkt, had verdicht tot rupa- of gedach-
ten-toestand.

De levendige gedachten-oerbeelden die als een soort geestelijke dierenriem om de Jupiter-sfeer
heen stonden, dus tussen de ‘baan’ van Saturnus en Jupiter, bevatten de gegevens van de ontwik-
keling van de Oude-Zon. (Rudolf Steiner beschrijft hoe de planeet van de Oude-Zon zo uitgebreid
was als de huidige sfeer van Jupiter.) Het begin van die zonneontwikkeling werd, zoals wij weten,
ingeleid door de daad van de Geesten van Wijsheid (Kyriotetes ), die een deel van de warmtesub-
stantie die afkomstig was van de Oude-Saturnus met Leven doordrongen. De gehele daarop vol-
gende ontplooiing van de zon was een aanpassing aan dit nieuwe gegeven van de werkzame le-
venskrachten in het lichaam van de mensenvoorouders. Al deze gegevens verzamelde de nieuw
ontstane Jupiter in zich als gedachten-herinneringsbeelden en straalde hen in de wereldruimte
binnen. Ook in deze fase had het aardse 0og nog niets kunnen waarnemen. Maar de vormen die in
het centrale lichaam als akasha-afbeelding uit de eerste vormtoestand aanwezig waren, werden
nu met ‘Leven’ doorstraald. We zien dat ook binnen de afzonderlijke ronden de grote planetaire
toestanden, zoals de Oude-Saturnus en de Oude-Zon op een bepaalde manier herhaald moeten
worden.

94



Deze werkzaamheid van de Jupiter-kolonie in het universum leeft ook nu nog in deze planeet
voort op een soort mechanisch-herhalende wijze. Dientengevolge beleeft de menselijke ziel, daar,
wanneer zij na de dood deze sfeer binnen gaat, de oerbeelden van het leven. Maar zij beleeft het
‘leven’ niet zoals op aarde, waar het als gescheiden werking in afzonderlijke wezens verschijnt,
maar in zijn oergestalte. Het verschijnt voor de ziel zo, als het op de Oude-Zon uitstroomde van de
Geesten van Wijsheid, als een éénheid, die alle wezens gelijk een gemeenschappelijke bloedstroom
doorstroomt. De ziel ervaart in deze sfeer de oer-wijsheidssubstantie van de Kyriotetes als datgene
wat zij achter de sluier van zintuiglijke verschijningen werkelijk is: Kosmisch-geestelijke gedachte-
substantie, die het oerbegin met het oereinde als voorbestemde ontwikkeling (‘het goddelijk plan”)
verbindt. Wanneer de mens op aarde zijn aandacht op een levend wezen richt, bijvoorbeeld een
plant, dan ziet hij slechts de stoffelijke manifestatie van het Leven op een bepaald ogenblik. Zou hij
echter het oerbeeld van het Leven van de plant kunnen schouwen, dan zou hij begin en einde van
de plant en alle daartussen liggende stadia van zaad tot zaad in één enkel samenvattend beeld
omsluiten. De gehele zin en goddelijke bedoeling met de totale ontwikkeling van de afzonderlijke
plant en met deze plant als deel van het samenhangende organisme van het universum, zou hij in
één enkelvoudig panorama samengevat aanschouwen. Goethe had dit vermogen tot schouwen,
vandaar dat hij de ‘oerplant’ kon beschrijven, kon optekenen. Hij kon dit, omdat hij gedurende het
leven tussen de vorige maal dat hij stierf en zijn geboorte als Goethe een heel bijzondere verhou-
ding had ontwikkeld tot de sfeer van Jupiter, zoals wij van Rudolf Steiner weten. Hierdoor kon hij
ook andere oerbeelden van het Leven schouwen, bijvoorbeeld het levens- oerbeeld van de moderne
mens, de Faust.

Vanuit dergelijke gezichtspunten kunnen wij veel, zo niet alles, begrijpen van hetgeen de traditie
over de werkzaamheid van Jupiter beweert. In een bepaald opzicht staat Jupiter in volledige tegen-
stelling met Saturnus, maar vult hem ook aan. Saturnus werkt, zoals we gezien hebben, als het
grote geheugen. Hij grijpt aan in het menselijk organisme, in een punt dat direct onder het sche-
deldak ligt. In dit punt verzamelt hij de kosmische krachten waarmee hij in essentie verbonden is.
Daarom is dit uitstralende punt van het menselijk organisme - waarbij we natuurlijk niet alleen
aan het stoffelijk organisme, maar ook aan de hogere wezensdelen van de mens moeten denken -
een orgaan dat, wanneer het ontwikkeld wordt, de hoogste geestelijke inzichten dienen kan. Be-
paalde kosmische stralingen reiken echter niet enkel tot in dit brandpunt, maar de werkingen wor-
den tot in het organisme naar beneden gezonden. Deze verfijnde etherische werkzaamheid van de
kosmische krachten die van Saturnus aftkomstig zijn, bewerken in het organisme het vermogen om
zich op te richten, dat in het bijzonder berust op de vorming van het skelet. Ook vanuit dit ge-
zichtspunt zien we Saturnus als degeen die in de dynamiek van het skelet een aspect van zijn we-
zen openbaart. Zijn wezenlijk aangrijpingspunt heeft hij in het hoofd, vandaar dat in het hoofd het
knokige, het skelet-achtige zich het meest concentreert. Daarentegen werkt Jupiter in het orga-
nisme als een element dat al wat neigt tot verstarring, tot sclerose, harmoniseert. Hij heeft zijn
aangrijpingspunt dieper in het hoofd liggen, in de buurt van de hypofyse. Hij laat meer het plasti-
sche wezen in het lichaam binnen stromen, dat naar het Levens-element neigt, en schept zich in
het spieren-stelsel, maar ook in het zenuwstelsel een orgaan voor zijn werkzaamheid. Tegenover
de harde vormen van Saturnus, die meer in de richting van het minerale gaan, benadrukt Jupiter in
het lichaam eerder het ronde of ook wel het ovale. Terwijl Saturnus voornamelijk van boven naar

95



beneden door het medium van de schedel vormend inwerkt, komt Jupiter hem tegemoet in het-
geen van binnen en van onderuit opbloeit. Zo kunnen we begrijpen hoe Jupiter zich de plooibaar-
heid van de hersenen en het centrale zenuwstelsel in het algemeen en de vorming van de spieren
tot middelen van zijn werkzaamheid kiest. Vandaar dat wij Jupiter werkzaam vinden, waar we bij
de mens een opvallend voorhoofd aantreffen, dat zich als een koepel naar boven lijkt te ronden.
Maar ook daar waar het lichaam als geheel de tendens vertoont om in het ronde te gaan, uit te
dijen, min of meer grootse en majestueuze vormen aan te nemen, ligt een Jupiter-werkzaamheid
ten grondslag.

Uit dit alles ervaren wij hoe Jupiter als kosmisch denker gedachtenvormen gelijk etherische wol-
kengestalten in het lichaam binnendenkt. De ene zijde van zijn wezen is zijn oer-aanvang in de
feiten die met de schepping van Leven op de Oude-Zon samenhangen. Vandaar dat Jupiter zich in
het bijzonder uitdrukt in alles wat groei en volheid is. Maar Leven is slechts de ene zijde van zijn
contemplatie en manifestatie. De andere zijde van Leven is Goddelijke Wijsheid, die Wijsheid die
begin en einde omspant door dit omvattende weten de ontwikkeling van de ene fase in de volgen-
de voert. Van 'buitenaf’ bezien heet dit Leven, van ‘binnenuit’ bezien is het Goddelijke Wijsheid. En
in de mate waarin de afzonderlijke mens deelneemt aan de werkzaamheid van Jupiter, neemt hij
ook deel aan het innerlijke wezen van deze planeet, aan het goddelijke wijsheidselement. De graad
van deelname is een aangelegenheid van bewustzijn en ontwikkeling. Vandaar dat Jupiter vaak
afgebeeld werd als de planeet van de filosofen. Ongetwijfeld is hij de absolute filosoof in de oude,
Griekse betekenis, niet in de zin van het moderne abstracte idealisme en eenzijdig materialistische
haarkloverij. De echte filosoof zoekt door het denken het begin en het einde van de wereldontwik-
keling te doorgronden en de ontwikkelingsfasen die als logisch gevolg begin en einde moeten ver-
binden. In die zin is zijn activiteit een afbeelding van de oerwerkzaamheid van Jupiter.

Waarom echter hangt de werkzaamheid van Jupiter in het bijzonder met het denken samen?
Dat is te begrijpen indien we in het oog vatten, wat het denken bij haar ontstaan in de mensheid
was en wat het eens zal zijn. Wat de huidige mens denken noemt is over het algemeen iets anders,
het is slechts een schaduwachtig, afgezonderd intellectualisme, dat, zoals algemeen erkend wordt,
afziet van het totaaloverzicht dat door antieke denkers gezocht werd. De door de antieke filosofen
beoefende activiteit treedt binnen de sfeer van de logica en gaat dan verder, doet zich voor als een
groeiende plant, waarbij zich al wat volgt ontwikkelt uit wat vooraf gaat. Dit denken lijkt aanvan-
kelijk machteloos te zijn, dat wil zeggen, het kan niet spontaan uiterlijke werkelijkheid scheppen.
Maar dat is een verkeerde gevolgtrekking, want we kunnen met betrekking tot het menselijke soci-
ale leven waarnemen, hoe dat wat het ene tijdperk gedacht heeft, tot levenspraktijk in het volgen-
de tijdperk wordt. De Wetenschap van de geest toont ons hoe door de ontwikkeling van de krach-
ten die in het denken rusten, daaruit scheppende werkzaamheid kan ontstaan. Gedachten zullen
in de toekomst in de meest letterlijke zin substanties worden. De Jupiter-toestand die binnen de
orde van de zeven grote planetaire belichamingen zal volgen op de aarde-ontwikkeling, zal als pla-
neet volledig uit gedachtesubstantie gevormd zijn. Daar zullen de gedachten die de mens gedu-
rende de aarde-ontwikkeling gedacht heeft, de substantie van het nieuwe wereldlichaam vormen.
Zoals de aarde-planeet uit geologische lagen bestaat, zo zal de toekomstige Jupiterplaneet uit ge-
dachtenlagen gevormd zijn, die in vroegere tijden gedacht zijn. De wezens van de geestelijke hié-
rarchieén die deze toekomst reeds voorafbeelden, hebben juist Jupiter tot hun woonoord verkozen.

96



Want als kosmische kolonie heeft hij deze innerlijke verwantschap met de scheppende gedachten
van de goddelijke Wijsheid die de binnenzijde vormen van hetgeen wij van ‘buiten’ bezien Leven
noemen. Aansluitend kunnen we zeggen, dat de geestelijke Jupiterwezens in hoge mate aan de
mens de vermogens hebben afgestaan die zij in oertijden ontwikkeld hebben en die nu als denk-
vermogen verschijnen. Deze wezens willen in de mens de toekomstkrachten die Leven en Werke-
lijkheid scheppen als kiemen neerleggen. Dat is de zin van alle kosmische ontwikkeling, dat de
vermogens die oorspronkelijk bij de goden rustten aan de mens geschonken worden, in de ver-
wachting dat zij in de mens, als drager van het Ik, op geheel nieuwe wijze herboren zullen worden.
Ook dit aspect van Jupiter, dat in de toekomst voert, verschijnt in de individuele verhouding van
de mens tot deze planeet, een verhouding die hij door zijn leven in de geestelijke kosmos, voor zijn
geboorte, heeft. Zo hangt Jupiter samen met de mate waarin een mens in staat is om gedachten
en ideeén tot in het handelen door te voeren; in alle opzichten met het streven om geestelijke we-
zens, geestelijke feiten en inzichten in het zogenoemde praktische leven binnen te voeren. Zo ver-
schijnen de Jupiter-impulsen die de mens voor zijn geboorte heeft opgenomen, als priesterlijke im-
pulsen van de een of andere aard in het aardse leven. Het komt er dan natuurlijk op aan in hoever-
re de afzonderlijke mens als totaal wezen georganiseerd is. Daarvan zal afhangen of hij een goede
of een slechte drager van zulke impulsen wordt. Ook mogen we niet vergeten, dat binnen Jupiter
vele graduele trappen van deze impulsen besloten liggen, waarmee de mens in het leven tussen
dood en geboorte in aanraking komt. ledere planeet wordt bewoond door een menigte van entitei-
ten die de goede ontwikkeling verder helpen, maar ook door demonen die de gezonde ontwikkeling
van de planeet-individualiteit willen tegenwerken. In hun zuiverste betekenis kunnen dergelijke
Jupiter-impulsen verschijnen als een streven om het aardse praktische leven tot een zo volmaakt
mogelijke afbeelding van een Idee te maken, van een religieuze belevingswereld of een sociaal ide-
aal. Daar waar zulke Jupiter-impulsen zich het zuiverst kunnen uitdrukken, zal de mens geen ge-
welddadige verandering nastreven. Veeleer zal hij er naar streven om enkel in de sfeer van de ge-
dachte op te komen voor de verwerkelijking van de 1dee. Maar hij zal het niet bij zuivere gedachten
willen laten, de daad zal voor hem in laatste instantie de vervulling zijn. Zo zal hij ook in het bij-
zonder om het ceremoniéle, het rituele geven, of het zelf willen voltrekken, omdat daarin het gees-
telijke, de 1dee, op de meest omzichtige, op de meest voorname, maar niettemin op een doordrin-
gende wijze tot de praktische werkelijkheid wordt gevoerd. Jupiter is priester en koning tegelijk.

Mars

De huidige planeet Mars kwam tijdens de derde vormtoestand van de vierde aarderonde tot
aanzijn. Op gelijke wijze zoals Saturnus en Jupiter zich vroeger gevormd hadden, is ook Mars in
verschijning getreden. Opnieuw had zich de centrale ruimteglobe verdicht en samen getrokken.
Weliswaar was deze nog onvergelijkelijk veel groter dan ieder hemellichaam in het huidige plane-
tenstelsel. Dientengevolge was ook zijn substantie nog veel verfijnder, van astrale aard. En nog al-
tijd zouden stoffelijke ogen niets hebben kunnen zien. Deze centrale, astrale ruimtewereld was zo
groot als de huidige sfeer van Mars. Wat wij nu de sfeer van Mars noemen (bepaald door de om-
loopbaan van Mars) was toentertijd de grens tussen de eigenlijke centrale ruimte-wereld en de
perifere nietruimtelijke wereld geworden. In deze perifere wereld hadden zich bepaalde geestelijke

wezens terug getrokken die de verdergaande verdichting van de centrale globe niet mee konden
97



kc{: Oﬂ{S{aOn van Mars
e -
> mu&-s—ﬁv‘ —— 4
e N
/

. N
/ - ~ ..
- \kev-s r cer ™~ (7
/ : ¥ Y‘Q rupa 5 "lg‘\

L— \ \
Idmd\a (/ /Mo.fs ‘szr' \\ % \

o ba:“fh;i IR
\ ‘ \ \'\. / / ['
\ \\\ N i _ /l j_ planeet mars

\ i @n=" z ’/ P\ow\ee{:)u?.‘&"
\ /
i "
> \Q_—L‘L—/—P\qneck satumus

T

Nied - ruimke’ —7

maken. Uit het opeen stoten van de beide werelden, de sferische en de centrische, ontstond de
planeet Mars, die zich langs deze grens begon te bewegen.

Tot dan toe was de wereldontwikkeling slechts voortgeschreden tot de akasha-vormen die door
Saturnus verwerkelijkt waren en door Jupiter met Leven werden doortrokken. Dit Leven uitte zich
nog niet in zichtbare manifestaties. Als het niet te triviaal zou klinken, zouden we kunnen zeggen,
dat Leven als Gedachte werd verwekt, dus in de hoedanigheid van ‘rupa’. (De begrippen schieten
hier tekort, de huidige menselijke taal heeft ze niet beschikbaar.) In de derde vormtoestand voegde
zich dan bij Herinnering en Leven nog Bewustzijn. Met andere woorden: er trad een verdichting tot
astraliteit op. In deze zo geaarde wereld ontstond de planeet Mars als een soort brandpunt tussen
de wereld 'boven’ of ‘buiten’ de Marssfeer en de ruimte die door de Marssfeer omsloten werd. In de
sfeer ‘boven’ de Marsomloop stonden de herinneringsbeelden van de wezens die de ontwikkeling
van de Oude-Maan geleid hadden. De nieuwgevormde planeet trad - terwijl hij zijn omloop voltrok
- in wisselwerking met deze oerbeeldenwereld. Hij verzamelde hun werkzaamheid in zich als in
een brandpunt en straalde deze binnen in de door zijn sfeer omsloten ruimte. Tijdens de ontwikke-
ling van de Oude-Maan zijn we twee zeer belangrijke feiten tegen gekomen: gedurende de eerste
helft van dit planetenbestaan voltrok zich de rebellie van de luciferische geesten. Zij veroorzaakten
een geweldige scheur door alle ontwikkeling heen tot in de kosmische vormgeving toe. Deze splij-
ting had ook voor de mensen voorouders grote betekenis: hij verkreeg een helderder en zelfstandi-
ger bewustzijn dan hem door de normale ontwikkeling aanvankelijk was toegedacht. Deze feiten
van de Oude-Maan neemt Mars nu als herinneringsgegevens in zich op. Deze feiten lichtten in het
brandpunt van het nieuw ontstane wereldlichaam als astrale werkzaamheid op. Deze werkzaam-
heid straalde Mars in de innerlijke ruimte van zijn sfeer binnen, waardoor de grondslag werd ge-

98



legd voor bewustzijn en onafhankelijkheid, maar ook, voor een latere tijd, de aanleg voor dwaling,
ziekte en dood. Die bewoners van Mars die in het bijzonder met deze zijde van zijn wezen verbon-
den waren, zouden later deze planeet in grote crisis brengen.

De oerbeeldsubstantie, afkomstig van de Oude-Maan, is in wezen ook nu nog in een deel van
Mars te vinden en is dientengevolge ook in het universum werkzaam. We nemen als voorbeeld voor
de voortgang van Leven tot Bewustzijn het wezenlijke onderscheid tussen plant en dier: De plant is
een 'bewusteloos’ schepsel en als zodanig nog volledig aan zijn omgeving overgegeven. De plant
leeft met de kosmische ritmen en de ritmen van de jaargetijden, hij leeft en bouwt zijn wezen in
het licht en de warmte die hem vanuit de kosmos tegemoet komen. We kunnen de plant niet uit
zijn aardse en kosmische omgeving los maken, hij is één met het universum. Geheel anders is het
dier georganiseerd. Het is reeds min of meer van zijn omgeving onafhankelijk. Zijn bestaan is bij-
voorbeeld niet zo absoluut van de jaargetijden afhankelijk als dat van de plant. Het dier gaat niet
met de aanbrekende winter te gronde, het kan zich zelfs, zoals in het geval van de trekvogel, aan
dit ritme onttrekken. In dezelfde mate is het dier ook niet zo sterk als de plant van andere kosmi-
sche invloeden afhankelijk. Deze onafhankelijkheid blijkt tevens in de fysiologie: De plant staat
vastgeworteld in de aarde, het dier kan zich vrij bewegen. In overeenstemming met zijn ontwikke-
lingstoestand is het ook fysiek georganiseerd: het heeft bewustzijn, het heeft een astraal- of ziele-
lichaam. Hierdoor kan het dier zich in zichzelf terugtrekken, een scheiding tussen het eigen wezen
en de omgeving tot op bepaalde hoogte doorvoeren. Wanneer een dergelijk wezen van zijn omge-
ving afstand kan nemen, dan kan het van deze omgeving een ‘objectief’ bewustzijn hebben. Hier-
aan kunnen we aflezen dat het verwerven van bewustzijn verbonden is met afzondering, met los-
making uit het algemene wereldwezen. De daad van de afzondering, die door de goddelijk-geeste-
lijke wereldleiding ‘gewaagd’ moest worden om de mensenvoorouder het astraallichaam, het be-
wustzijn te geven, werd door de wezens die afvallig waren geworden voor hun eigen bedoelingen
aangewend. Door hun invloed, of met andere woorden, door een grotere onafhankelijkheid werd
aan de mensenvoorouders een helderder bewustzijn gegeven dan was voorzien.

Echter, het was het begin van de weg die voerde tot vervreemding van de Godheid.

Op deze wijze is Mars ook tegenwoordig nog werkzaam in het aardse mensenwezen. Vandaar
dat wij Mars met oorlog verbinden, met agressie, met het lagere, meer instinctieve egoisme. Want
in de mens schept hij de mogelijkheid om uit het geheel terug te treden, de mogelijkheid om zich
tegenover de wereld te stellen, als grondslag voor een bewustzijn van een ‘uiterlijke’ objectieve
werkelijkheid. Deze aanleg kan onder bepaalde omstandigheden echter zo ver ontwikkeld worden,
dat het eigen wezen zich in tegenstelling met zijn omgeving geplaatst voelt. Daar kunnen dan zie-
lekwaliteiten uit ontstaan die in agressie, eerzucht, ijdelheid en dergelijke kunnen ontaarden, wan-
neer de afzondering het wezen zelf te sterk aangrijpt. Zo komen wij dan tot de oorlogszuchtige
Mars. Maar nog andere dwalingen kunnen uit een dergelijke aanleg ontstaan. De afzondering
hangt klaarblijkelijk samen met een zielsmatig ervaren en beleven van de omgeving, waarbij
steeds de vraag gesteld moet worden of dit beleven niet te sterk gekleurd wordt door de eigenaar-
digheid van het wezen dat ervaart. Een dergelijke afzondering van het wezen ten opzichte van de
wereld trad gedurende de gehele mensheidsontwikkeling op. De tendens tot onafhankelijkheid
met betrekking tot de oeroude en instinctieve verwevenheid van de mens met de godenwereld was
een noodzakelijke impuls in de mensheidsgeschiedenis. Het is een impuls die hem tot vrijheid zou

moeten voeren. Hieruit ontstond het moderne kennis-streven van de mens dat zich tenslotte tot de
99



huidige natuurwetenschap ontwikkelde. In deze historische ontwikkeling werkten echter ook
krachten die de mens wilden wegvoeren van het uiteindelijke doel: Namelijk om eens in de toe-
komst vanuit de verworven vrijheid en doordrongen van de Liefde-impuls zich weer met de wil van
de goden te verbinden. Er waren en zijn nog steeds impulsen werkzaam die zich inspannen om de
mens voor altijd van de goddelijke wil en van de door de goden gewilde ontwikkeling weg te voe-
ren. Zij - want achter deze impulsen staan geestelijke wezens - willen met het zo volledig afgezon-
derde mensenwezen een wereld en aardebestaan grondvesten dat volledig van zijn oorsprong ver-
vreemd is. De wezens die deze ontwikkeling nastreven, hebben hun aangrijpingspunt voornamelijk
in de planeet Mars. In hun wezen dragen zij de herinneringssubstantie van de maan-rebellie. Zij
menen hun instrument gevonden te hebben in een eenzijdige ontplooiing en toeéigening van de
moderne natuurwetenschappen. Zij willen dat enkel de zintuiglijke ervaring erkend wordt en de
mens aanleiding geven de geestelijke en goddelijke oorsprong van de natuurlijke en menselijke
wereld te verloochenen. Waar de huidige mens op een of andere wijze in deze strijd om werel-
daanschouwing verwikkeld is, zij het als wetenschapper of als mens die in een bepaalde levens-
praktijk staat, is Mars werkzaam. Geen mens kan zich hier aan onttrekken. Het is slechts de vraag,
aan welke kant hij staat in deze grootste van alle moderne oorlogen, wat tot op een bepaalde
hoogte ook samenhangt, met zijn beleving van de Mars-sfeer in het leven tussen dood en nieuwe
geboorte.

Zo komen we ook tot een begrip van de andere zijde van Mars. Hij herinnert zich niet alleen de
val van de Oude-Maan, maar ook zijn verheffing. Na het midden van deze planetaire ontwikkeling
voltrok zich een kosmische strijd tussen de geestelijke wezens die met de zon verbonden waren
gebleven en de maanwezens die de ontwikkeling in de afzondering en het isolement wilden voe-
ren. In de loop van deze strijd werden de rebelse wezens overwonnen en aan de gangbare godde-
lijke bedoelingen ondergeschikt gemaakt. Deze strijd herinnert de huidige Mars zich zeer duidelijk
in de aanwezigheid van de planetoiden, die in de ruimte tussen de Jupiter- en de Mars-baan, ge-
deeltelijk ook onder de Mars-baan hun loop vervolgen. Zij zijn een herinnering, die getuigt van de
strijd tussen de scharen van het rechtmatige licht en de scharen van het eigenzinnige licht, van
Lucifer.

Deze andere zijde van Mars kan zich ook in het mensenwezen doen gelden en werkt dan als
een streven naar geestelijk inzicht, als een streven om door de poort te gaan die allereerst tot een
imaginatieve beleving voert. Op deze trap wordt het stoffelijke beeld van de wereld der objecten,
het wezen der verschijningen dat zich de zintuigen aanbiedt, tot een soort symbooltaal voor de
geestelijke werkelijkheid die zich daarachter verbergt. Het bewustzijn dat gedurende de eerste
helft van de Oude-Maan in de mensenvoorouder werd gewekt was gelijk aan het huidige droom-
bewustzijn. Het verschafte echter in ware symbolen en tekens aan de mensenvoorouder kennis van
de omgeving. Gedurende de tweede maanhelft werd dit bewustzijn veredeld. De kiem voor het
Geestzelf (hoger manas) werd gelegd. De aanleg werd geschapen dat de aardemens op een ver-
hoogde trap, door het 1k beheerst, middels imaginatieve kennis een gelouterd tegenbeeld kan heb-
ben van het toenmalige, droomachtige maanbewustzijn. Ook dit openbaart zich in de betrekking
van de mens tot Mars, samenhangend met het doorleven van deze planeetsfeer na de dood. In
deze sfeer ervaart de mensenziel de oerbeelden van de fysieke objecten, voor zover zij niet van Le-
ven doortrokken zijn. (Zie ‘Theosofie’ GA 9) Rudolf Steiner zegt van deze sfeer dat zij de mensenziel

100



als de gedachtenwerkplaats, de smidse, verschijnt, waarin de aardse dingen gevormd en gecon-
strueerd worden. We nemen daar de oerbeelden van alle stoffelijke wezens, waartoe de mens ook
zelf behoort, als een eenheid waar. In deze geestelijke sfeer wordt dus de noodzakelijke, maar on-
zalige splitsing overwonnen, die op aarde subject en object van elkaar scheidt. De ziel leert inzien,
dat iedere scheiding of afzondering een misvatting is die zich op aarde voordoet en de mens zegt
tot zichzelf: ‘Dat wat daar om je heen uitgespreid is, dat ben je zelf'. Hij leert inzien, dat de talloze
afzonderlijke vormen van een opgesplitste wereld der verschijningen tijdens het aardebestaan, het
resultaat van de kosmische val is en dientengevolge met het wezen van het menselijk bewustzijn
oorzakelijk in verband staat. Maar hij schouwt ook hoe de aardse maya-wereld door de katharsis
van het bewustzijn, of met andere woorden, van het astraallichaam, overwonnen en genezen kan
worden. Daar, in het leven van de Marssfeer na de dood, kan de mens op gerechtigde wijze een
‘boeddhist’ zijn.

De vrede-stichtende werking van Mars die tot de kosmische Liefde-impuls voert, kan ook door
de betrekkingen van de mens tot deze planeet op het moment van zijn afdaling in het aardse be-
staan begrepen worden. Deze werking komt voort uit een ingrijpende gebeurtenis die zich rond
1600 op Mars voltrok en door Rudolf Steiner beschreven wordt als ‘De zending van de Boeddha
naar Mars'. De Boeddha moest de christelijke impuls van Liefde en mededogen stellen tegenover
de verwoestende decadentie-verschijnselen op deze planeet, (zie Rudolf Steiner: 'Het leven tussen
dood en nieuwe geboorte’, Berliner Zyklus) Op aarde reeds had Gautama Boeddha door zijn histo-
rische werkzaamheid, tegenover de oeroude wijsheid die in de Indische beschaving tot machte-
loosheid en wereldvreemdheid neeg, de leer van liefde en mededogen gesteld. Daardoor kon hij,
omdat hij na zijn Boeddha-schap geen aardse incarnatie meer hoefde door te maken, deze opgave
om Mars te doorchristelijken op zich nemen. Want Mars brengt als herinnerings-erfenis uit de
laatste ronde van de Oude-Maan, de Kosmos der Wijsheid, de tendens met zich om wijsheid te
zoeken, in wijsheid te rusten. Maar de aardse werkelijkheid is aan een deel van zijn wezen nog
vreemd; dit deel kent de impuls van de helende kosmische liefde nog niet. De oorspronkelijke
Kosmos der Wijsheid was de hoogste openbaring van de gehele voorbije kosmische ontwikkeling.
Zou zij echter gedurende de aardeontwikkeling niet doordrongen worden met de impuls van Liefde,
die de Christus in de wereld gebracht heeft, dan loopt de wijsheid gevaar te verharden in een koud,
mensenverdorrend en tenslotte het bestaan ontkennend weten. Deze koude, geestverloochenende
kennis-macht is de ene mogelijkheid die voortgaat uit de openbaring van Mars in de mens; de he-
lende daad van het geestelijke inzicht, de lichtgestalte van Mars in de ziel, is de andere mogelijk-
heid.

De splijtende werkzaamheid van Mars die verantwoordelijk is voor de vervreemding tussen sub-
ject en object, heeft zich onder andere ook sterk gemanifesteerd in de vorming van rassen en vol-
keren binnen de mensheid en van taalgemeenschappen. Want het subject dat zich in zichzelf terug
trok en zo een objectieve wereld om zich heen tevoorschijn riep, ontwikkelde een taal. De spraak
was het medium met behulp waarvan het subject op een manier die met zijn innerlijke wereld
overeen stemde zijn ervaringen aan de omgeving meedeelde. Omdat de Mars-impuls de mens in
de richting van eigenzinnigheid dreef, was het vanzelfsprekend dat de uitdrukking voor het ziele-
beleven en de daarmee overeenstemmende reactie zich binnen de mensheid differentieerde. Deze
differentiatie greep niet alleen de spraakvorming aan, maar het gehele gebied van levensuitingen

101



tot in de vorming van het lichamelijke toe, in overeenstemming met de graad van eigenzinnigheid.
Zo ontstonden de families van rassen en volkeren van de mensheid als het resultaat van subjectief
wereldbeleven. Dit heeft ook doorgewerkt tot in de vorming van klanken, wat ten grondslag ligt
aan de afzonderlijke talen. Dientengevolge kan de wetenschap van de geest zeggen dat Mars in
het menselijke organisme samenhangt met de krachten en bewegingen (in het etherlichaam) die
het lichaam tot een orgaan voor de spraak maken. Voorts vormen zij het lichaam tot een orgaan
voor de individuele bewustzijnshouding tegenover de stoffelijke omgeving. Waardoor verder zicht-
baar wordt hoe Mars de oorlogsgod kon worden. Immers een taal- of beschavingsgemeenschap
moet natuurlijkerwijs een gemeenschap van andere aard vreemd zijn en als object zich daar te-
genover stellen. Aangezien deze impulsen met de ontwikkeling van een instinctief groepsegoisme
samenhangen, werden zij de oorzaak van oorlogen. Het is terecht dat de Griekse mythologie van-
uit oude overleveringen, Mars of Ares als de oorlogsgod voorstelden en hem, zoals in het geval van
zijn deelname aan de Trojaanse oorlog, wankelmoedigheid toeschreven. Hij is dan aan de Trojaan-
se, dan aan de Griekse zijde te vinden, want in overeenstemming met zijn wezen moet hij in ieder
volk afzonderlijk subjectieve vooringenomenheid ontsteken en op een eenzijdig egoistische manier
het anders-zijn laten beoordelen. In deze werkzaamheid van Mars manifesteren zich de wezens
die met hem verbonden zijn en die een innerlijke verwantschap met de maanrebellie hebben.
Hoewel zij als negatief verschijnen, zullen zij uiteindelijk de vooruitgang en de ontwikkeling dienen.
Immers, zij brengen de mens op het pad dat zelfbewustzijn ontwikkelt. Door de aanzet van de
Boeddha-impuls op Mars is een bolwerk geschapen tegen de eenzijdige alleenheerschappij van
deze machten in de mensheid.
De zon

We zullen nu komen tot het beschrijven van het ontstaan van de zon. Met de aanvang van de
vierde vormtoestand tijdens de vierde levenstoestand van de aarde (vierde ronde), waarin we nu
nog leven, verdichtte zich de wereldsubstantie die voorheen tot aan het astrale was afgedaald, tot
stoffelijk bestaan. Dit proces voltrok zich geleidelijk en ving aan met verdichting tot het vuur- en
lucht-element. Toen deze condensatie echter op het punt stond zich verder voort te zetten waren er
opnieuw geestelijke wezens die niet langer met het centrale wereldlichaam verbonden konden blij-
ven. De dichtheid van de stof zou hun geen directe werkzaamheid toestaan. Zij maakten zich los
en schiepen in de kosmos een woonplaats naar hun eigen voorwaarden. Daaruit ontstond de hui-
dige zon. De wezens die zich los maakten waren de Geesten van Vorm (Exusiai) ofwel de Elohim en
dit moment in de kosmische ontwikkeling stemt in essentie overeen met de schepping in zeven
dagen, zoals beschreven in het boek Genesis van het Oude Testament. (zie Rudolf Steiner: ‘Ge-
heimnisse der Biblischen Schopfungsgeschichte’ GA 122).

We hebben gezien bij de beschrijving van de verschillende kosmische ontwikkelingsfasen die
vooraf zijn gegaan, hoe de Elohim, de Geesten van Vorm, voorheen een impuls tot individualisering
gaven. Toen nu de Elohim zich van het centrale lichaam hadden los gemaakt, dat zon en maan nog
verenigd in zich droeg, konden zij als het ware ‘van buiten’ de oeroude vorm- en individualiserings-
impulsen naar onderen binnen stralen. Zo is er op dat moment waarop de zon ontstaat een twee-
voudig aspect voorhanden: indirect werd door het uittreden, van de fijnere substanties, als zonne-
lichaam de maan-aarde die achter bleef, in een verdere verdichting afgezonken, namelijk die van
het 'vloeibare'. Dit beantwoordt aan een kosmische wetmatigheid: wanneer een wezen in zijn ont-

102



wikkeling opstijgt, zinkt een ander omlaag. Wat opstijgt neemt verantwoordelijkheid op zich voor
wat afdaalt. Hierdoor werd de schepping van stoffelijke wezens mogelijk gemaakt, zoals beschre-
ven in de aanvang van het eerste hoofdstuk van Genesis. Pas nu kwam geleidelijk aan een ‘wereld
van dingen’ tot aanzijn. Pas op dit kosmische moment trof het bewustzijn dat in de derde vormtoe-
stand geschapen was in samenhang met de verzelfstandiging van Mars, een wereld van ‘dingen’
aan. In de stoffelijke wereld die zo ontstond, konden de Elohim hun impulsen binnen stralen. Aan-
gezien zij zelf op een hoge trap van ontwikkeling stonden, was hun goddelijk denken zo machtig
dat het de omgeving vorm gaf. Hun hele wezen was er op gericht om in de wereld der dingen naar
het beeld van hun eigen Zijn de mens met het ‘ding’ ofwel het ‘lk-bewustzijn’ te scheppen. vandaar
dat wij in Genesis kunnen lezen, dat op de zesde dag van de schepping de mens als de kroon op
het werk van de Elohim geschapen werd. Het wezen met het ding-bewustzijn was op weg zich te
verheffen boven het doffe droomachtige bewustzijn van de maanvoorouders, dat zich enkel binnen
een groep als een eenheid kon beleven. In plaats daarvan leerde de mens nu om zich als een 1k te
stellen tegenover een omgeving die zich steeds helderder en duidelijker als zintuiglijk object ging
aftekenen. Zijn gehele organisatie werd zo aangelegd en gevormd dat het eigen wezen zich op een
dag als een gesloten eenheid zou kunnen ervaren.

We dienen dus twee gezichtspunten in het oog te vatten die samenhangen met het uittreden
van de zon en de geestelijke wezens die de zon bestuurden: indirect de schepping van de wereld
van stoffelijke voorwerpen en direct de voorbereiding tot het ontwaken van het Ik in de mens, dat
zich in zekere zin tegenover de geschapen stoffelijke wereld stelde. In deze betekenis zouden we
ook nu nog naar de zon moeten kijken. Weliswaar hebben intussen sinds het einde van de hyper-
boreische tijd, waarin de zon zich losmaakte, zich bepaalde veranderingen in het heelal voorge-
daan; daarom zullen nog andere gezichtspunten in onze beschouwing betrokken moeten worden.

Dat de zon indirect de stoffelijke wereld der dingen schept, kunnen wij begrijpen op grond van
geesteswetenschappelijke kennis omtrent het wezen van de zon. Deze ‘ster’ wordt in de huidige
astronomie voor een gloeiende gasbal gehouden die aan zijn oppervlak gassen verbrandt, afkom-
stig uit een gasvormige of zelf vaste kern van het zonnelichaam. Sinds de ontdekking van de
atoomsplitsing wordt door velen aangenomen dat de zon een plek in het universum is waar een
dergelijk proces onophoudelijk plaats heeft. Verwezen wordt dan naar de bekende licht- en warm-
te-werking in het heelal. Deze theorieén steunen alle min of meer op een zienswijze die de zonne-
globe ziet als een met substantie gevuld lichaam. De wetenschap van de geest huldigt daarente-
gen het standpunt dat de zon een ledige ruimte is, een anti-ruimte of minus-ruimte. Deze ‘ruimte’
binnen de zon zou de volmaakte tegenstelling zijn van alles dat wij in het stoffelijke de driedimen-
sionale ruimte noemen. Bijgevolg zou de zon een enorm ‘zuigend’ gat zijn, een soort vacuiim in het
heelal. Door deze zuigende werking zou de kosmische ‘ruimte-substantie’, waaronder alles ver-
staan wordt wat als geestelijk-kosmisch potentieel aan de driedimensionale ruimte ten grondslag
ligt, vanuit de periferie tegen het oppervlak van de zon aangezogen worden. Klaarblijkelijk zou dan
daar waar wij de zonneschijf waarnemen de ‘ruimte’ in reusachtige oplossende processen in het
ruimteloze verdwijnen, wat zich aan ons op aarde voordoet als licht- en warmte-werking. Een der-
gelijke zienswijze zou op geen enkele manier in tegenspraak zijn met de zonne-atoom-theorie en
dergelijke.

103



Zo zou wat wij in driedimensionale zin ruimte noemen, doordrenkt zijn met een stroom van een
bepaalde substantie die zijn oorsprong in de periferie van het heelal heeft. Wat is deze periferie?
Daar vinden wij, algemeen gesproken, de sterrenwereld, in het bijzonder de dierenriem. Wat is ech-
ter de dierenriem? Oorspronkelijk was dit geen sterrenwereld, maar het wezen van de geestelijke
hiérarchieén zelf. Daarna werd dit herinneringswezen van de daden die de hiérarchieén gedurende
vroegere wereldtijdperken voltrokken hadden; vervolgens werd dit tot kosmische gedachtensub-
stantie en tenslotte raakte het in astrale ‘verdichting’. Als het nu deze kosmisch-geestelijke en as-
trale substanties zijn die vanuit de wereld- periferie door de werkzaamheid van de zon 'binnenge-
zogen' worden, dan kunnen we zonder moeite begrijpen dat deze substanties tenslotte in de af-
zonderlijke verschijnselen van de stoffelijke driedimensionale ruimte onderduiken. Want op weg
naar het zonne-oppervlak zullen deze substanties de verdichtingszones van het gehele zonnestel-
sel moeten doorlopen. Een dergelijke verdichtingszone zou bijvoorbeeld de aarde met haar maan
zijn. Zij zou iets invangen van hetgeen zich daar als een soort ruimtestroom vanuit de wereldperi-
ferie naar het oppervlak van de zon beweegt en zij zou deze stroom in overeenstemming met haar
natuurwetten verdichten. Oorspronkelijk leven de oerbeelden van al het bestaan als zodanig in de
substantie die vanuit de uiterste periferie wordt aangezogen. Komen zij binnen het bereik van het
aardse, dan worden zij opgevuld met het oereigene wezen van de aarde, met minerale materie. Zo
zou de zon indirect de schepping van het stoffelijk-minerale teweeg brengen. Juister is het te zeg-
gen: de zon trekt in de materie de kosmisch-geestelijke oerbeelden binnen. Zo zet de zon als in een
soort nabootsing het geweldige werken voort, dat door de Elohim middels ‘de schepping in zeven
dagen’ werd ingeleid. Deze zon wil echter niet dat de oerbeelden zich in de materie verstrikken,
eigenlijk wil hij een soort oerbeelden-stofwisseling. Zo hebben wij de werking van de zon in de we-
zens op aarde, in de mens en in de natuurrijken, gekarakteriseerd: het is een principe dat tegelij-
kertijd vormopbouwend en vormoplossend werkt. Door de afscheiding van de planeten van de aar-
de, in het bijzonder echter door het uittreden van de zon en later van de maan (die wij nog moeten
bespreken) werd de aarde in toenemende mate aan zichzelf overgelaten en daarmee ook aan de
wezens die haar bewoonden. In samenhang hiermee werd de verdichting van de voorheen kosmi-
sche substantie steeds sterker. Na het uittreden van de zon verdichtte zich een deel van de ‘lucht-
aarde’ tot water, later een deel van het vloeibare tot vastere, minerale materie. Deze tendens tot
verdichting betekende als zodanig een proces van losmaking uit de goddelijke oorsprong. Krachten
vonden hierin een aangrijpingspunt die tegen de gangbare goddelijke ordening en doelstellingen
inwerkten. In de wetenschap van de geest zijn we gewend hen Lucifer en Ahriman te noemen. Zo
vormde zich geleidelijk een slagveld tussen de krachten en wezens van de aarde- zwaarte, die naar
afscheiding streefden van de goden en de wezens van de hiérarchieén.

Dit is de grondtoon van de vierde, de 'Tweelingen-ronde’ van de aarde-ontwikkeling. Uit de
diepten van de goddelijk-geestelijke kosmos droegen (‘zogen’) de Geesten van Vorm, vanaf hun
zonne-woonplaats, de geweldige oerbeelden van vorm naar de aarde, die zij zelf in vroegere we-
reldtijdperken hadden helpen scheppen. Deze oerbeelden waren aanvankelijk niet voorbestemd
om in de dichte materie binnen te stromen. Het lag in de bedoeling van de Geesten van Vorm dat
deze in de omtrek van de aarde zouden zijn gebleven. Deze kosmisch-etherische wereld van
vormwezens rondom de aarde waartoe ook de mens behoorde is niet anders dan het 'Paradijs’ van
het Oude Testament. De verdrijving uit het Paradijs is het feit, dat de etherische oervormen als
door een soort zwaartekrachtwerking omlaag zijn getrokken naar de intussen vast geworden aar-

104



de. De etherische oervorm van de mens in het Paradijs is Adam. Hij werd uit het Paradijs verstoten,
wat zeggen wil, dat de oervorm zich in materie kleedde en de gehele daaropvolgende tijd geeft een
strijd te zien tussen het oervorm-principe en het principe van de aardse materie, de aarde-zwaar-
te, die de oervorm vervormen wil. Het oervorm-principe ofwel ‘"Adam Kadmon’, die door de Elohim
geschapen werd, is nog altijd in de mens aanwezig als een werkzaamheid van de zon die de oor-
spronkelijke daad der goden nabootst. Deze werkzaamheid heeft zijn oorsprong in de verbonden-
heid van de mens met de kosmos, in het bijzonder met de zon, in de tijd waarin de mensenziel
voor de geboorte afdaalt. Op aarde komt dit tot uitdrukking in de lichamelijke fysionomie van de
mens. Afgezien van de materie die haar opvult, is de mens in zijn lichamelijke gestalte een ‘even-
beeld van God', wat zeggen wil dat hij verwant is aan het etherisch oerbeeld ‘Adam Kadmon' dat
door de Elohim werd geschapen. Deze Adam Kadmon is de mensheid als totaliteit; de afzonderlijke
mens is slechts een deel hiervan. De ‘deelname’ van de afzonderlijke mens aan dit oerbeeld komt
tot uitdrukking in het feit dat de individuele fysionomie van de mens op het ogenblik van geboorte
geen betrekking tot de zon als geheel, maar tot één bepaald aspect van de zon heeft. De afzonder-
lijke mens heeft door de zon een verhouding tot één van de twaalf dierenriembeelden. Op gelijke
wijze worden ook de etherische vorm-oerbeelden van de dierenwereld, het planten- en het mine-
ralenrijk nog altijd door de zon, als een nawerking van de oorspronkelijke schepping, uit de twaalf-
voudige dierenriem aangezogen. Het is daarom zo dat een hele groep van dieren slechts een frag-
ment uit de oerbeeld-totaliteit ‘Dier' kan zijn. Zo wordt bijvoorbeeld een hele familie-groep van
dieren gevormd uit de oerbeeldensfeer van de Leeuw. Evenzo is het met plant en mineraal. De
mens staat individueel met betrekking tot de zonne-oorsprong van zijn lichaamsfysionomie in een
zelfde verhouding tot de kosmos als bijvoorbeeld een dierengroep in zijn geheel.

Zoals gezegd, vond er een onophoudelijke strijd plaats tussen de Adam Kadmon-in-de-mens en
de materie van zijn lichaam die aan de aarde verwant was. Het was in de loop der tijd aan de aar-
demachten die zich tegen de goddelijke impulsen verzetten gelukt, de Adam Kadmon te vervormen
en in hun dienst te stellen. Daarop verplaatsten de goden op zeker ogenblik de krachten die sa-
menhingen met de schepping van de etherische oerbeelden, van de zon naar de aarde zelf. Dit ge-
beurde met het binnentreden van de Christus in de aardse geschiedenis. Met de Christus door-
drong het werkelijke kosmische 1k de aura van de aarde, het Ik dat zich scheppend in het kosmi-
sche middelpunt stelt en zich niet afsluit zoals de luciferisch-ahrimanische machten wilden. Daar-
door is een principe in de aarde binnengetreden dat het Adam-Kadmon-principe, het godgewilde
oerbeeld van de mens (en de natuurrijken) ik-bewust kan aangrijpen. Dit principe kan door ieder
mens worden opgenomen die daartoe bereid is. De eerder beschreven zonne-activiteit werd de
aarde als ik-bewuste impuls toegevoegd. Wanneer het gelukt deze impuls op te nemen, is ‘de dood
overwonnen’ en dit is in waarheid de daad die de Christus stelde. Dit vormt het tweede aspect van
de zon in zijn samenhang met de mens: Wij zien in de zon een beeld, een onophoudelijke verma-
ning aan de mens, om het scheppingswerk van de Elohim te voltooien, om met de kracht van de
Christus de Adam Kadmon een tweede maal te verwekken, de ‘nieuwe Adam’ zoals Paulus hem
noemt.

Dit voert tot een derde aspect van de zon. Terwijl het hiervoor beschreven gezichtspunt in es-
sentie samenhangt met de incarnatie van het grote zonne-lk van de Christus op aarde, zien we in
de ‘derde zon’ de impuls tot verwerkelijking van de Christus-daad in de afzonderlijke mensenziel.
De aarde ‘materialiseert’ aanvankelijk de etherische oerbeelden die afkomstig zijn uit de dieren-

105



riem periferie. Vanuit de geest beschouwd, is dit een stervensproces. Eveneens is het echter de
schepping van de wereld van materi€le dingen. In deze wereld slaat op een bepaald tijdstip de im-
puls van het grote Christus- Ik in. De ontwikkelingsdoelen van de Elohim worden van de zon naar
de aarde verplaatst. Sindsdien zijn in de aarde twee principes werkzaam. Enerzijds vangt zij nog
steeds kosmische activiteit op en voert deze in de verharding. Daarnaast is sinds het gebeuren op
Golgotha, een kracht als vanuit het binnenste van de aarde werkzaam, die deze verharding wil op-
lossen en de aarde tot een ‘zonnig" hemellichaam wil maken. Hij wil de kosmische substantie bin-
nen de aardse verhoudingen door de kracht van het Ik ‘verteren’ en haar tot zonnig stralende en
van het Ik doortrokken werkzaamheid in de kosmos brengen. De mens wordt op aarde midden in
deze strijd geplaatst. Door de oorspronkelijke werkzaamheid van de zon is hij een onsterfelijk we-
zen geweest. Maar door zijn incarnatie op aarde is hij aan de wetten van de materie, aan verstar-
ring en de dood onderworpen geraakt. Door de daad van de Christus kan hij het eeuwige in zich-
zelf terug vinden, want de Christus overwon de dood door de Opstanding. Maar om dit te bereiken
moet de mens de Christus-impuls in zich opnemen. De vragen die zich in dit opzicht aan de mens
voordoen en die van hem een volledige ommekeer van zijn zielehouding verlangen, komen in het
derde aspect van de zon tot uitdrukking. De verhouding van de mens tot de ‘derde zon' uit zich
voornamelijk in de verhouding die de mens tot de aardse dood vindt. Want de zonne-activiteit is
eigenlijk, vanuit het standpunt van de levenloze materie beschouwd, een oplossend proces.Vanaf
een bepaald tijdstip in zijn leven gaat de mens door een geleidelijk proces van oplossing dat in de
dood zijn afsluiting vindt. Door dit stervensproces wordt het oerbeeld van de mens dat in de mate-
rie is gevallen, uit zijn verstarring verlost. De mens keert geleidelijk tot de oorspronkelijke zonne-
impuls in de kosmos terug. Dit komt bij het stervensmoment tot uitdrukking in het feit dat de zon
voor de mens als de poort van de ziel naar de geestelijke wereld verschijnt. Het komt er op aan dat
de mens de Christus-impuls in zich opneemt in de strijd die op aarde plaats vindt. Anders zal dit
hernieuwd ontwaken in de werkzaamheid van de zon, na de dood, niet door bewustzijnslicht be-
schenen worden.
Samenvattend kunnen we zeggen: De zon staat in een drievoudige betrekking tot de aardse
mens:
1. In het proces van afdaling tot een belichaming op aarde drukt zich in de mensenvorm, als
fysionomie, voor de geboorte het etherische Adam-Kadmon-oerbeeld af.
2. De zon is een onophoudelijke verwijzing naar de Christus-impuls. Hij verschijnt aan de
hemel als een groot 'foto-negatief’ van de inlijving van de geestelijke zonnekrachten in de aar-
de (het Christus-mysterie).
3. Hij wordt de 'poort van de dood’ in tegenstelling tot de ‘poort der geboorte’ en is in het
stervensmoment van de mens een kosmisch symbool voor de wedergeboorte van de ziel in het
rijk van de geest. Deze geestelijke geboorte na de dood voltrekt zich echter in fasen. Eerst moet
de ziel zich aan het principe van de aardezwaarte ontworstelen. Pas na haar loutering, nadat
zij de rijpheid verworven heeft om de zonnesfeer binnen te gaan, verschijnt zij in haar onver-
gankelijke gestalte. Vandaar dat de zonnesfeer met betrekking tot het leven na de dood ‘het
oord van het zuivere zieleleven’ wordt genoemd. (Zie Rudolf Steiner: ‘Theosofie’ GA 9)

106



Mercurius

Nadat zich de zon van de maan-aarde gescheiden had, maakte de zon een verandering door.
Geestelijke wezens die met de uittreding waren meegegaan konden op grond van hun eigen trap
van ontwikkeling op den duur niet meekomen met de hoge intensiteit van de eigenlijke zonnebe-
woners. Zij moesten zich woonplaatsen in de kosmos scheppen die hun de gelegenheid boden voor
hun eigen ontwikkeling. Zo vormden zich, door afsplitsing van de zon, de planeten die wij tegen-
woordig Mercurius en Venus noemen. Terwijl de Elohim in essentie met de zon verbonden bleven,
schiepen de Archai, de Geesten van Persoonlijkheid hun arbeidsveld in de sfeer van de planeet die
de huidige astronomie Mercurius noemt. In de zin van het Copernicaanse wereldbeeld staat hij het
dichtst bij de zon. De Vuurgeesten, de Archangeloi verbonden zich met de sfeer van de huidige Ve-
nus, wat zeggen wil dat hun arbeidsveld tot daar reikte.

We hebben gezien hoe het ontstaan van de zon samenhangt met het kosmische drama van de
lk-impuls. Allereerst werd de drager van het 1k, de mens, door de werkzaamheid van geestelijke
wezens geschapen, die de zon losmaakten uit het maan-aarde-lichaam. Daarna, toen de schep-
ping van de drager van het lk tot een bepaald punt was voortgeschreden, werd het 1k zelf in de
mens uitgegoten; het werkte aanvankelijk nog in het groepsmatige, in de verbondenheid van ras-
sen, volkeren en families. Uiteindelijk bereikte de mens een trap van ontwikkeling die het mogelijk
maakte, zelfs noodzakelijk maakte, dat het ware, onverhulde 1k middels het Christuswezen in de
menselijke ziel binnentrad. Bij dit gebeuren zijn de planeten Mercurius en Venus betrokken. Zij
hebben zich van de zon afgescheiden nadat deze zich uit de maan-aarde had losgemaakt. Zij
staan bijgevolg in dienst van het grote evolutiedrama dat de ontwikkeling van de ware 1k-kracht in
de mens tot doel heeft. Dit is beter te begrijpen wanneer wij de kosmische ‘biografie’ in het oog
vatten van de geestelijke hiérarchieén die deze beide planeten tot hun arbeidsveld gemaakt heb-
ben.

Bezien wij om te beginnen de werkzaamheid van de Archai, de Geesten van Persoonlijkheid, die
hun arbeidsveld met de huidige Mercurius verbinden. We moeten onderkennen dat zich hier het
bekende probleem van de ‘verwisseling’ van de sferen van Mercurius en Venus voordoet; een ver-
wisseling die in de loop van de mensheidshistorie doorgevoerd werd en waarover Rudolf Steiner
herhaaldelijk gesproken heeft. Algemeen gesteld, kan gezegd worden, dat bij onderzoek- volgens
esoterische gezichtspunten van de werking van de sfeer van het hemellichaam dat nu Mercurius
genoemd wordt, deze sfeer in occulte zin een Venus-karakter blijkt te hebben. Hetzelfde geldt voor
de sfeer van het hemellichaam dat nu Venus wordt genoemd. Vanuit een dergelijk gezichtspunt
heeft zij een occult Mercurius-karakter. De Archai echter waren reeds in een tijd van de aardeont-
wikkeling werkzaam toen de planeet Mercurius nog niet bestond. De werkzaamheid van de Archai
die we hier willen beschouwen, wordt evenals alle voorafgaande daden die deze wezens tijdens
vroegere aarde-belichamingen verrichtten, later als een soort kosmische herinnering in de sfeer
van de planeet Mercurius opgetekend. Ook tegenwoordig bootst deze sfeer de daden van de Archai
na. Wanneer we dus onze aandacht op de biografie van de Archai vestigen, kan deze enig inzicht
verschaffen in de werking van de sfeer die de planeet Mercurius toebehoort.

Eerder spraken wij van de ‘vierde ronde’ van de aardeontwikkeling, halverwege waarvan wij nu
leven. Gedurende deze vierde ronde waren zeven vormtoestanden te onderscheiden. In de loop van
107



de eerste vier toestanden kwam ons huidige zonnestelsel tot aanzijn. Tot en met de derde vorm-
toestand was het bestaan tot het astrale- of ziele-plan afgedaald. Aan het begin van de vierde
vormtoestand trad toen een verdichting op, eerst werd een deel van de geest-zielesubstantie tot
‘'vuur verdicht. De mens was toen zelf nog een geest-ziele-wezen dat als het ware het stoffelijk- en
etherlichaam in opgeloste toestand in zich droeg. Slechts een deel van zijn wezen raakte bij wijze
van spreken de vooraarde, waardoor de eerste vonk van het ‘aardse’ in hem ontstoken werd en
door een verandering in het ziele- of astraallichaam van de mens de kiem voor de gewaarwor-
dingsziel ontstond. Hiermee was de eerste stap gezet tot verzelfstandiging van het mensenwezen.
Het vermogen om de ziele-indrukken te vatten en de impuls om hen eigen aan het subject te ma-
ken liggen ten grondslag aan het wezen van de gewaarwordingsziel. Daardoor kan de mens - zij
het op doffe wijze - zichzelf als persoonlijkheid ervaren.

In dit vuurelement en de werking die hier vanuit ging, leefden de wezens van de hiérarchie der
Archai. In deze zin kunnen wij hen door alle voorafgaande ontwikkeling heen volgen. Op de Oude-
Maan oefenden zij hun invioed op het menselijke zielelichaam uit, waarmee de mensen-voorouder
toen pas begiftigd was. Door deze werkzaamheid verwierf het astraalorganisme het karakter van
persoonlijkheid. De mensenvoorouder ontving hierdoor de mogelijkheid om zijn omgeving als ge-
spiegeld in innerlijke ervaringen te beleven, en bovendien was hij in staat om deze ervaringen op
zichzelf, als afzonderlijk wezen, te betrekken. Ook hier zien wij de Archai werken aan de verzelf-
standiging van de mens en kunnen begrijpen, waarom zij Geesten van Persoonlijkheid genoemd
worden. Wij moeten beseffen dat een dergelijke werkzaamheid pas mogelijk werd in een fase dat
de mensenvoorouder in het bezit was van zielekwaliteiten, van een ziele- of astraallichaam. Aan
deze fase gaat de werkzaamheid van de Archai op de Oude-Zon en Oude-Saturnus vooraf, als
voorbereiding van kwaliteiten, gericht op zelfstandigheid van het mensenwezen. Op de Oude-Zon
waren zij werkzaam in het nieuw verworven vormkrachtenlichaam. Zij brachten het vormkrachten-
organisme op een zeker niveau van veredeling. Hierdoor werd de kiem gelegd in de mensenvoor-
ouders, voor een vorm van voortplanting, hand in hand met de aanleg in kiem van het klierstelsel.
De menselijke voorouder kon zijns gelijke uit zich afscheiden - Rudolf Steiner zegt: ‘uitzweten’. Zo
zien wij daar iets ontstaan, waarvan we zouden mogen zeggen dat het als een organische aanleg
tot zelfstandigheid verschijnt. Tevens verscheen een kracht, die wij tegenwoordig in de zin van het
aardse bestaan ‘liefde’ zouden noemen. Dit was een van de gevolgen van de samenwerking tussen
Archai en Serafijnen, de Geesten van Liefde. Ook bewerkten de Archai op dit niveau van ontwikke-
ling een verbinding tussen de zonnevoorouders van de mens en het tweede natuurrijk van de
Oude-Zon, dat onder hem stond. Warmtesubstanties uit de omgeving stroomden hierdoor door
zintuigkiemen in de menselijke voorouders in en uit.

Gedurende de ontwikkeling op de Oude-Saturnus kwam de werkzaamheid van de Archai ge-
richt op de ontplooiing van persoonlijkheid nog sterker als orgaanscheppende tendens tot uitdruk-
king. Zij maakten zelf toentertijd het equivalent van de ‘mensheidsontwikkeling’ door, wat wil zeg-
gen dat hun astraallichaam een zodanige volmaaktheid had bereikt, dat het in staat was om werk-
zaam te zijn op een wijze zoals het menselijk 1k dat tegenwoordig doet. Zij hadden geen stoffelijk
lichaam, hun onderste wezensdeel was het zielelichaam. Maar zij ervoeren als in spiegelbeeld hun
eigen wezen, hun 1k, wanneer zij hun werkzaamheid uitstrekten in de warmtemensenvoorouder,
die intussen ontstaan was. Daardoor werd aan deze warmtewezens, die de voorlopers van het hui-

108



dige stoffelijke lichaam van de mens zijn, de schijn van persoonlijkheid verleend. Zo treffen wij ook
daar de Archai aan, voorbereidend werkzaam aan de mens.

Al deze activiteiten en impulsen komen als een naglans in de activiteit van de planeet Mercurius
tot uitdrukking; in het bijzonder in het voorgeboortelijke wordingsproces van de mens, maar ook in
alle andere sferen van het natuurleven. We zullen hen echter alleen dan vinden kunnen, wanneer
we niet in de gebruikelijke zin bij de planeet Mercurius als een lichtpunt aan de hemel blijven stil
staan, maar ons in zijn bewegingsritmen invoelen, bijvoorbeeld gedurende de embryonale ontwik-
keling van de mens. Met de ritmen van de planeet raken we aan het wezen van zijn sfeer en dit is
wat ons hier voornamelijk voor ogen staat. Slechts vanuit een dergelijk gezichtspunt kunnen we
over het ‘occulte’ Venus- karakter van Mercurius spreken.

In deze zin is het, dat Mercurius in het wilswezen van de mens werkt, en wel in de wil die, meer
of minder bewust, de afzonderlijke mens als persoonlijkheid in de wereld plaatst. Zo kunnen we
aan de bijzonderheden van de Mercurius-ritmen in afzonderlijke gevallen zien hoe het wilsvuur in
het totaalorganisme van een mens de grondslag schept voor het uiten van persoonlijkheid. De her-
innering aan de Oude-Saturnusgebeurtenissen in de sfeer die door de bewegingen van de planeet
Mercurius gekenmerkt wordt, maakt in het bijzonder het hoofdwezen van de mens tot uitdrukking
van de persoonlijkheid. Het hoofd van een mens is de hoogst ontwikkelde uitdrukking van zijn per-
soonlijkheid. (Bij de beschrijving van de Oude-Saturnus moeten we namelijk duiden op het hoofd
van de mens.) Deze sfeer van het mensenorganisme is in het bijzonder aan Mercurius voorbehou-
den, hoewel zijn werking door het gehele organisme heen uitstraalt. Tot in de beweeglijkheid van
de ledematen vormt zijn invloed zich kanalen en maakt hen tot uitdrukking van de tendens tot
zelfstandigheid van mens (en dier). Hij vormt het stoffelijk lichaam tot een orgaan dat zo begiftigd
is, dat zich daarin de persoonlijkheid kan openbaren. Fysieke beweging, die innig met warmte sa-
menhangt is een afspiegeling van de Mercuriuskrachten in het universum. Zij leggen het organisch
fysiologische fundament, dat de mens zich uiten kan als een onafhankelijk scheppende persoon-
lijkheid die uitdrukking geeft aan een eigen wil.

Vanuit de zonne-herinnering aan de werkzaamheid van de Archai werkt Mercurius echter ook in
het menselijk etherlichaam. Gedurende de zonne-ontwikkeling drukten de Archai de visioenen van
hun imaginatief schouwen hierin af. Daardoor werd het verfijnd en zelfstandiger. (Aangezien dit
verfijnde etherlichaam zijn weerslag had in het stoffelijk lichaam van de zonnemens, ontstond in
dit stoffelijk lichaam een primitief soort voortplanting en de oeraanleg van het klierstelsel.) Door
Mercurius, die zich deze zonne-gebeurtenissen herinnert en nabootst en in het menselijk organis-
me inbeeldt, heeft de mens in zijn aardse bestaan intelligentie. In deze intelligentie leven afge-
dempt de zonne-visioenen van de Archai voort. Zo werd de Mercurius-kracht in het mensenwezen
tot bode van de goden, want gedachten van geestelijke wezens over de kosmos kunnen als afspie-
geling in de menselijke intelligentie binnenstromen. Deze kosmische kracht is een ‘denk-wil’, een
goddelijke vurige wil in het menselijke denken. Dit gespiegelde gedachtenleven kan in alle mogelij-
ke schakeringen verschijnen, van het hoogste intuitieve vermogen tot aan de materialistische
machteloosheid der gedachten. Intelligentie kan gemakkelijk het instrument van afbrekende, ver-
splinterende intellektualiteit worden. We dienen immers voor ogen te houden dat middels Mercuri-
us, gelijk door de andere planeten, niet alleen wezens werken die de ontwikkeling verder helpen,
maar ook teruggebleven wezens die haar tegenwerken.

109



Gedurende de Oude-Maan-ontwikkeling werkten de Archai vooral in het menselijk astraalli-
chaam, zoals wij eerder hebben aangeduid. Ook dit leeft voort in de invloed van de huidige Mercu-
rius op de wordende mens gedurende de embryonale ontwikkeling. De volwassen mens kan hier-
door op een persoonlijke manier op indrukken uit de omgeving reageren, met sympathie of antipa-
thie, met genegenheid of met afkeer. Dit wordt door deze planeet- sfeer nog sterker benadrukt
door de herinnering aan de werkzaamheid van de Archai gedurende de aarde-ontwikkeling. Van-
daar komt de impuls om als een persoonlijk wezen met een ziel die ervaart de aarde aan te raken,
het aardevuur te grijpen. Mercurius prent deze persoonlijkheidsimpuls in het menselijk astraalli-
chaam in.

Samenvattend kunnen we over de planeetsfeer die door de baan van Mercurius begrensd wordt,
het volgende zeggen: doordat de geestelijke wezens die met deze sfeer verbonden zijn in de huidi-
ge kosmos ‘van buiten af’ op onze planeet en haar mensenwezens konden inwerken, werd het mo-
gelijk dat de totale configuratie van de aarde in een richting gevoerd kon worden, waardoor het
ontstaan van een mens met persoonlijkheidskarakter ingezet werd. Daardoor greep de mens met
zijn wilsvuur steeds sterker de omgeving aan, die zich aan hem voordeed. Vanuit het oerbegin be-
reidde hij zijn thuis op deze aarde voor. Het allereerste begin van menselijke cultuur en beschaving
werd gegrondvest en in de voortgaande ontwikkeling volgden de tijdperken elkaar op, in overeen-
stemming met de bewustzijnsgraden die de mensheid doormaakte. Dit alles werd geleid door de
geestelijke wezens die in de kosmos hun woonplaats hadden gekozen in de sfeer die tot de planeet
Mercurius behoort. Dit waren de Geesten van Persoonlijkheid, die ook wel de Tijdgeesten genoemd
worden.

De mens stond gedurende de aarde-ontwikkeling na een bepaald tijdstip echter steeds meer
bloot aan de invloed van dwaling en begoocheling. Dit gaat samen met het zelfstandig en tot per-
soonlijkheid worden van de mens. Zo werd de gave die in het aardse bestaan binnenstroomde uit
deze planeetsfeer in zekere zin tot bron van hetgeen in de taal van het Nieuwe Testament ‘verzoe-
king" wordt genoemd. Opziend naar deze planeet en zijn sfeer wist de mens dat daar de wezens
verbleven die hem voor deze mogelijke val wilden behoeden. Binnen het bereik van de aarde werd
deze kracht door Lucifer en Ahriman gegrepen die er op uit waren de mens een wereld van schijn
en bedrog voor te goochelen. Zo verschijnt deze sfeer van Mercurius (in zijn occulte hoedanigheid:
Venussfeer) als een spiegeling van de Marssfeer: in de Marssfeer bevinden zich de oerbeelden van
het stoffelijk bestaan. Daar worden van de dingen in de stoffelijke wereld de ware goddelijke 'na-
men' bewaard. Door de persoonlijkheidsontwikkeling van de mens, door de Geesten van Persoon-
lijkheid vanuit de kosmos (vanuit de Mercurius- ofwel de occulte Venussfeer) geleid, grijpt de mens
de stoffelijke wereld aan, die oorspronkelijk door het ‘goddelijk Woord' gevormd is. Deze mens
staat echter bloot aan de invloeden van dwaling en illusie en daardoor belaagt hem de ‘verzoeking’
die op aarde als een drogbeeld van de wereld van het goddelijk Woord verschijnt. Opziend naar de
wezens van deze planeetsfeer die de ontwikkeling dienen kan de mens de verzoeking overwinnen.

Zo werkt deze planeet als het ware door de naklank van de oorspronkelijke geestelijke werk-
zaamheid ook nu nog op de mens in. Weliswaar treedt het opzien naar hem als geestelijke hulp
tegen de verzoeking in het algemeen pas na de dood op, wanneer de mens in ‘de sfeer van actieve
zielekracht’ binnen gaat. (Zie Rudolf Steiner: ‘Theosofie’ GA 9 ) Gedurende het aardse leven kan

110



een mens putten uit idealistische, zelfopofferende actieve zielekracht voor alle mogelijke strevingen
opgekomen zijn die de materiéle vooruitgang van de mens lijken te dienen. Na de dood moet hij in
de sfeer, die door de baan van Mercurius begrensd wordt, onderkennen hoeveel zich in zulke activi-
teiten gemengd heeft, dat slechts het welbehagen van de ziel en niet de vervolmaking van het
mensenwezen gediend heeft. Hij leert de subtiele vorm van verzoeking kennen die zich achter per-
soonlijk egoisme verborg. De aaneenschakeling van dergelijke verzoekingen wordt in deze sfeer
geoordeeld en geheeld. Hoewel zulke belevenissen nu pas in het leven na de dood plaats vinden,
zal de mens in de toekomst moeten leren deze katharsis bewust met zijn aardse leven te verbin-
den. Met andere woorden: Hij moet leren de krachten en gebeurtenissen van de Mercuriusfeer (de
occulte Venussfeer) in het veld van zijn Ik-bewustzijn te verwerkelijken.

Venus

Gelijk Mercurius, scheidde ook Venus zich op een zeker tijdstip in de ontwikkeling van de zon af.
De sfeer die zij door haar baan omvat werd het arbeidsveld van de Archangeloi ofwel de Vuurgees-
ten. In deze zin is alles wat deze geestelijke hiérarchie in de loop van de kosmische ontwikkeling
geworden is, in de werkzaamheid van deze planeet ingeschreven. Daarom moeten we terugkomen
op de biografie van de Archangeloi, om een duidelijk beeld van de werkzaamheid van deze planeet
te krijgen, bijvoorbeeld in het embryonale wordingsproces van het menselijk organisme.

Al gedurende de Oude-Saturnus-ontwikkeling werkten de Archangeloi samen met de Serafijnen
aan het ontstaan van de etherische oerbeelden van de zintuigen van de huidige mens. Gedurende
de Oude-Zon vinden wij hen op gelijksoortige wijze werkzaam. Zij vervolmaken verder de zintuig-
kiemen, waardoor de mensenvoorouder een verhouding kreeg tot het warmte-natuurrijk van de
Oude-Zon dat onder hem stond. Het zou echter een misvatting zijn aan te nemen dat deze zin-
tuigkiemen op de tegenwoordige zintuigen leken. We moeten ons voorstellen dat zij in hun werk-
zaamheid de zintuigorganen van de plant benaderden, waardoor deze een betrekking tot zijn om-
geving, tot zijn standplaats, tot water- en luchtvochtigheid en tot de licht- en warmte-omtrek
heeft. In deze betekenis worden de planten, en met name de bloemen, de zintuigen van de aarde-
planeet genoemd. Het is meer het inademen van de omgeving. Zo was het ook op de Oude-Zon.
Daar werkten de Archangeloi vooral in het vormkrachten-organisme van de zonnemens, waardoor
in het stoffelijk organisme steeds meer een levende activiteit ontstond, die zich uitdrukte in sap-
stroming en groeiverschijnselen. Een soort tussenfunctie werd tot stand gebracht, die lag tussen
ademhaling en spijsvertering.

Zo zien wie de kosmisch-biografische achtergrond van de sfeer die door de gang van de planeet
Venus omvat wordt, in een drievoudig aanzicht; deze drie aspekten moeten nader bezien worden
indien we willen doordringen tot een beoordeling van de werkzaamheid van deze planeet; bijvoor-
beeld in de voorgeboortelijke ontwikkeling van de mens:

1. Voor deze krachten werd een aanleg ingebouwd in het menselijk organisme die hem in

staat stellen gedurende het aardse bestaan in een soort zintuiglijke ademhaling te leven, voor
de zintuigen staat de mens in betrekking met de buitenwereld. Maar deze betrekking is zeker
geen eenzijdig opnemen van zintuigindrukken. Om in deze sfeer gezond te kunnen leven mag
hij niet alleen opnemen, zoals in onze tijd vrijwel zonder uitzondering gebeurt. Hij moet de zin-

11



tuiglijke indrukken kunnen verteren, wat zeggen wil dat hij ze met zijn voorstellingsvermogen
moet vatten en vermenselijken. Daardoor kan hij het voorwerp dat zintuiglijk wordt waarge-
nomen iets teruggeven, iets dat voorheen niet in het voorwerp was. Het best is dit te begrijpen
wanneer wij ons voorstellen hoe door kunstzinnig scheppen de werkzaamheid van de mens de
wereld van zintuiglijke indrukken veredelt en vergeestelijkt kan worden. Voor een kunstzinnig
mens wordt de wereld die zich middels de zintuigen openbaart iets geheel anders dan voor een
mens die zintuiglijke indrukken enkel met koude verstandelijkheid registreert. Voor de eerste is
de wereld van schoonheid - zoals zij aan het menselijk beleven kan ontspruiten - een verhef-
fing en vervolmaking van de wereld der zintuiglijke voorwerpen. Het ideaal van een dergelijke
levenshouding kan echter alleen bereikt worden wanneer een gezond evenwicht tussen opna-
me en nieuwe vormgeving in de mens tot stand komt; dit betekent een geregelde ademhaling
in het gebied van de zintuigen. Er doen zich hier twee gevaren voor: De mens kan zich verliezen
in de openbaringen die zich door de zintuigen aan hem voordoen en komt dan niet tot eigen
scheppende activiteit of de mens gaat te sterk voelend in zijn eigen innerlijk leven en verliest
het verband met de zintuiglijke wereld. Dan zal hij de uiterlijke wereld niet veredelen en ver-
heffen, maar - levend in zijn eigen fantasiewereld - zijn menselijke opgave tegenover de natuur
ontvluchten. Hij wordt ‘schuldig’ tegenover de wereld die door zijn zintuigen bij hem binnen
treedt. Dit schuldig worden kan in het leven vele vormen aannemen. Met andere woorden: de
mens moet om recht te doen aan zijn opgave in de wereld die hem omgeeft een voortdurende
moraliteit in zijn zintuiglijke activiteit opnemen, die steeds schept vanuit het ogenblik zelf. Hij
dient morele fantasie te ontwikkelen (zie Rudolf Steiner; De filosofie der vrijheid GA 4). Hoe
deze krachten die zijn ingebouwd in het menselijk organisme, in afzonderlijke gevallen geaard
en werkzaam zijn, wordt onder andere duidelijk uit de bewegingen en gebaren van de planeet
Venus, gedurende de embryonale ontwikkeling van een mens, want daarin wordt de werk-
zaambheid van de betreffende sfeer zichtbaar.

2. Deze sfeer werkt tevens op het ademhalingsorganisme in de middelste mens. In dit gebied
wordt vooral de genezende kracht van de adembeweging in het mensenlichaam zichtbaar, die
vanuit de kosmos opgebouwd en geinspireerd wordt. De mens kan zich niet aan het ritme van
zijn ademhaling onttrekken. ledere - al is het maar geringe - eenzijdigheid in de wijze organi-
satie van dit ritme, veroorzaakt beschadigingen aan de lichamelijke en geestelijke gezondheid.
De lucht die de mens in en uit ademt deelt hij met alle andere wezens op aarde. De lucht is een
sociaal bemiddelend element. Onbewust ademt de mens de lucht in die een ogenblik eerder
misschien het ademleven van een ander wezen heeft gediend. Daarin ligt een element beslo-
ten dat helend werkt in het sociale, waaraan de mens zich niet onttrekken kan. Hierin open-
baart zich het geestelijk karakter van deze planeetsfeer. In tegenstelling hiermee staat het
aardse drogbeeld van de met schuld beladen verstrikking van de mens in het lot van zijn me-
deschepselen in alle vier natuurrijken. Doordat wij ons als 1k afgescheiden hebben, en afge-
zonderde zelfbewuste wezens werden, hebben wij door influisteringen van de tegenstander van
de door de goden gewilde ontwikkeling, het inzicht verloren in de samenhang met de overige
schepselen. Dientengevolge raakten ons voelen en willen zo in zichzelf gekeerd, dat zij het an-
dere wezen niet langer verstaan en begrijpen konden. Door deze insnoering die in de loop van
de ontwikkeling als maar verder toenam, kon het niet anders zijn dan dat onze gevoelens en

112



daden ten prooi vielen aan vijandigheid en vernietiging in betrekking tot andere wezens. De
mens raakte ertoe veroordeeld om zijn broeder, waar deze ook mocht staan in de rangorde van
de natuurrijken, schade en leed toe te brengen. Door zijn beperktheid, noodzakelijk om tot
zelfontplooiing te komen, maakte de mens zich ‘schuldig’. Deze ziekte van de schuld zou het
bestaan van de mens vernietigd hebben, indien de heilzame invloed van krachten uit de sfeer
die door Venus afgebakend wordt, niet als organische impuls tot ademhalen in zijn lichaam
was ingeplant. Hierdoor is de mens - aanvankelijk onbewust - toch met alle wezens van de
aardewereld verbonden gebleven.

De helende invloed van deze planeetsfeer is echter ook in de geschiedenis van de mensheid
tot uitdrukking gekomen. We hebben al eerder opgemerkt dat deze sfeer, die door de beweging
van Venus wordt aangeduid, in strikt occulte betekenis een Mercurius-karakter heeft. Wij kun-
nen haar, wanneer wij ons het onderscheid tussen planeet en sfeer duidelijk bewust zijn, Mercu-
riussfeer noemen. Steeds zijn er vanuit de Mercuriusfeer helende impulsen in de mensheid bin-
nen gestroomd. Zo werd bijvoorbeeld Gautama Boeddha de grote boodschapper van de leer van
mededogen en liefde, in het occultisme zonder meer ‘Mercurius’ genoemd, waarmee werd aan-
geduid dat hij uit deze sfeer was afgedaald.

3. De werkzaamheid van de Mercuriussfeer wordt ook in het gebied van de stofwisselings-
mens als een soort ademhaling waargenomen. Zien we om te beginnen van de eigenlijke stof-
wisselingsprocessen af en beschouwen we het feit dat de mens in dit gebied van zijn lichaams-
functies een intieme relatie met zijn omgeving heeft, die echter grotendeels in het onbewuste
blijft, dan zullen we in deze processen zonder moeite een ademhaling kunnen onderkennen.
De mens zet bijvoorbeeld de stoffen die hij door de voeding opneemt, volledig om. Tot op zeke-
re hoogte kunnen we stellen dat hij de materie die hij opneemt, omzet in geestelijke energie. In
ieder geval lijkt de mens daartoe geroepen te zijn. Op dit gebied is de graad van ademende
omzetting natuurlijk zo verschillend in afzonderlijke gevallen, als de mensheid in haar geeste-
lijke ontwikkeling gedifferentieerd is. Zeer zeker ligt dit alles nog diep in het onbewuste van de
organische functies van het menselijk lichaam. Toch kunnen wij hier een aanduiding in vinden
die als een gelijkenis staat voor de plaats van de mens in de aarde-wereld. Want vanuit dit ge-
zichtspunt verschijnt de mens als een middel tot omzetting van de aarde door de opname van
voedsel: voeding zou dan niet een middel tot instandhouding en tot bevrediging en zelfzuchtig
genot zijn, maar zonder meer een kosmische verplichting. Vanzelfsprekend betekent deze plicht
niet dat wij zonder onderscheid zoveel mogelijk voedsel tot ons zouden moeten nemen; maar
wel dat wij daadwerkelijk geroepen zijn tot het omzetten in het edelste waartoe een mens in
staat is, namelijk in geestelijke energie en scheppende kracht van hetgeen met aandacht ge-
nomen wordt. Scheppen van het geestelijke zou in die zin een soort ademhaling zijn.

Veel staat hier op aarde tegenover wat een dergelijke zienswijze vooreerst niet in het bewustzijn

van de mensheid laat doordringen. Niettemin kan de mens zich niet onttrekken aan de goddelijke
wil die van de Mercuriussfeer uitgaat. Hij beleeft deze ademimpuls na de dood, wanneer hij in deze
sfeer van het zielerijk binnen gaat die de wetenschap van de geest ‘het gebied van het zielelicht’
noemt. Dan moet hij toetsen wat hij van deze ademimpuls tijdens het aardse leven onderkend en
verwerkelijkt heeft, aan het goddelijk oerbeeld dat hiervan in de Mercuriusfeer voor handen is. De

13



mens mag op aarde een gevoelsmatig enthousiasme voor de natuur ontwikkeld hebben; hij mag
instellingen gediend hebben die aan een ideaal trachtten te beantwoorden, maar toch ook een
zinnelijk welbehagen dienden. Met andere woorden, hij was er meer toe geneigd om de feiten, ob-
jecten en substanties uit zijn omgeving in te ademen - onder andere door het proces van de zintui-
gen - zonder dat hij bereid was de omzetting in zijn eigen wezen te voltrekken. In een dergelijk ge-
val heeft hij het uitademen, het werkelijk geestelijk scheppen, nagelaten. Hij zou niets tot de ver-
lossing van de zintuiglijke wereld hebben bij gedragen, die door hem en in hem afdaalde. Dan zal
de mens na zijn dood de nietigheid van zijn aardse handelen inzien. Hij zal erkennen dat hij, wat
hij opnam, niet heeft omgezet, noch op de juiste wijze heeft terug gegeven. Zo zal hij genezen
worden van wat hem op aarde verhinderde de waarheid in te zien en hem met 'schuld’ belaadde.

De maan

In de loop van de kosmische ontwikkeling was het de maan die zich als laatste hemellichaam
van de aarde afscheidde. Tot dat moment was de maan-aarde niet verder dan tot de vloeibare toe-
stand verdicht. Na het uittreden van de maan kon de aarde zich stap voor stap tot vaste, minerale
substantie verdichten. Daardoor pas werden de voorwaarden geschapen die het mogelijk maakten
dat de wezens van de vier natuurrijken geleidelijk konden ontstaan in de vorm, zoals wij hen te-
genwoordig aantreffen. Het stoffelijk-materiéle bestaan van de mens is te danken aan de werk-
zaamheid van de maan van buiten de aarde. De samenhang van de maan met de vorming van
grofstoffelijk bestaan is te begrijpen, door de aandacht te richten op het feit dat de sfeer van de
maan, die binnen zijn omloopbaan ligt, het arbeidsveld van de hiérarchie van de Engelen, van de
Angeloi is. De biografie van de Angeloi is de biografie van het ontstaan van de grofstoffelijke men-
selijke gestalte.

Zoals eerder vermeld werd, bewerkten de Angeloi met behulp van de Cherubijnen gedurende de
Oude-Saturnusontwikkeling een warmtestofwisseling. Weliswaar is dan nog geen sprake van een
materieel bestaan van de menselijke voorouder. Door deze warmtestofwisseling werd de mens een
schepsel dat geweven is uit de zielesubstantie van de goden zelf. De warmte van de Oude-Satur-
nus was immers ontstaan uit een verdichting van de wilssubstantie die door de Geesten van Wil,
de Thronen, geofferd was. Daardoor droeg de mens een element in zich dat het spiegelbeeld was
van het godenwezen. We zouden het ‘goddelijke intelligentie’ kunnen noemen, een substantie met
een ziele-aard die de mensenvoorouders door de ontwikkeling heen begeleid heeft, totdat hij in
staat was haar bewust te vatten; wat zich voltrok op het moment, veel later, - inderdaad pas gedu-
rende de aarde-ontwikkeling- waarop de mens de bewustzijnsziel ontwikkelde. Voor de bewust-
zijnsziel werd in de aardemens door de werkzaamheid van de Angeloi (als maan-hiérarchie) de
basis gelegd. Middels de bewustzijnsziel komt de mens tot het besef dat zijn denken een absoluut
en getrouw tegenbeeld van de goddelijke schepping om hem heen kan zijn en moet worden. Hij
leert de gedachte als een objectief wezen te beleven, dat van ‘buiten’, namelijk uit de maansfeer in
hem binnen reikt en hem konde doet van de ‘intelligentie’ van de godenwereld. Hij zal de goddelij-
ke intelligentie echter pas zuiver in zijn gedachten dragen, wanneer zijn denken onafhankelijk is
geworden van organische processen, zoals bijvoorbeeld de hersenprocessen. Want deze processen
zijn geneigd de zuivere gedachte (als objectief wezen) te vertekenen. Zo hebben wij in de kosmos
een zuivere maan-entelechie die terug gaat op de Oude- Saturnus en binnen de aarde-ontwikke-

114



ling nog steeds werkzaam is. Voor de bewustzijnsziel verschijnt deze entelechie als opgave en
spoort de mens aan, de gedachte te erkennen als een goddelijke wezenssubstantie die afstamt
van de goddelijk-geestelijke wereld en zich in het aardse bestaan inlijft. Tegenover deze werk-
zaambheid die van de maansfeer uitgaat staan echter ook weer vervormende krachten op aarde, die
middels organische functies, met name in de hersenen werken. Zij willen de gedachte in abstractie
en wezenloosheid laten sterven en de mens in gedachte-armoede honger laten leiden. Want le-
vende gedachten zijn voor de mens daadwerkelijk even noodzakelijk als zijn dagelijks brood. Zij zijn
het dagelijks brood; zonder dit ‘'manna’ kan hij geen vruchtbaar bestaan op aarde leiden.

Gedurende de ontwikkeling op de Oude-Zon zien we de Angeloi de stofwisseling verder vorm
geven. Uit het totale karakter van de mensenvoorouders op de Oude-Zon blijkt dat daar vooral de
wevende krachten van het vormkrachtenlichaam naar voren kwamen, waarmee de mens voortaan
begiftigd werd. Dit veranderde ook het karakter van de 'stofwisselingsprocessen’ die door de Ange-
loi geleid werden. Nog steeds betrof het een in- en uitstromen van goddelijke intelligentie. Maar
deze intelligentie werd in de zelfstandigheid getrokken die zich in het vormkrachtenlichaam reeds
aankondigde. Deze intelligentie begon al meer plastiserend en scheppend te werken, niet meer
alleen spiegelend, zoals in de Saturnus- mens. Ook deze activiteit van de Angeloi vinden we nog
als herinnering gespiegeld in de invloed en werkzaamheid van de huidige maansfeer. Het is die
sfeer in het mensenleven waar de gedachte het gevoel beroert en in de mensenziel de scheppend
kunstzinnige en productieve fantasie teweeg brengt. Indien we met aandacht de ritmen van kunst-
zinnige-, literaire of soortgelijke activiteit waarnemen, dan komen we tot het besef dat de schep-
pende volheid van een ziel aan bepaalde getijden onderworpen is. We kunnen niet altijd en op ie-
der moment de innerlijke productiviteit met dezelfde intensiteit handhaven. Op sommige momen-
ten vloeit de stroom krachtiger dan op andere momenten. Dit ritme golft in het algemeen af en
aan met de maanfasen, maar er kunnen ook grotere bewegingsritmen optreden die met de
maansfeer in verband staan en op het zieleleven van de mens inwerken.

Dergelijke 'stofwisselingsprocessen’ werken veel dieper op de menselijke organisatie in dan wij
over het algemeen gewaar worden. Zij hangen innig samen met de levensfuncties. Wat betreft de
functionele processen van het vrouwelijk organisme is het vierwekelijkse ritme van de maanfasen
duidelijk, hoewel het lichamelijke ritme in individuele gevallen onafhankelijk is geworden van de
kosmische pendelslag van de maanbeweging. Als tijd-interval is het maan-ritme echter nog voor-
handen. Dergelijke samenhangen zijn er echter niet alleen met betrekking tot deze lichamelijke
functies, maar werken ook dieper, in de etherische omhulsels van de mens. Zo komt het dat de
mens het hoogtepunt van zijn scheppende kracht beleeft als een volle-maandtijd, terwijl de tus-
senperioden van grotere passiviteit of van een innerlijk luisteren in stilte, zich voordoen als een
nieuwe-maantijd. Zulke verbanden kan de aandachtige waarnemer opmerken tot in de zielehou-
ding van een mens in zijn dagelijks leven. Maar niet alleen in het mensenleven openbaart zich het
maanritme, ook in het leven van de natuur, bijvoorbeeld in het ritme van eb en vloed, in het opstij-
gen van de plante-sappen, enzovoort. We kunnen zelfs zeggen dat de mens in grote mate van de
eigenlijke wisseling der maanfasen onafhankelijk is geworden en enkel nog in de tijdsintervallen
de bewegingen van de maan nabootst, zoals bijvoorbeeld in het vier weken ritme van de vrouw; de
eigenlijke maanfasen aan de hemel neemt hij echter niet meer in acht. Gedurende de Oude-
Maan-ontwikkeling zien we de werkzaamheid van de Angeloi nog een trap dieper afdalen. We za-

115



gen hoe de Archai gedurende de maan-ontwikkeling werkzaam waren in het menselijk astraalli-
chaam, de Archangeloi daarentegen in het etherlichaam van de maanmens. De Angeloi werkten in
zijn stoffelijk lichaam. Zij begeleidden de mens door de fasen van zijn bestaan dat zich afwisselde
tussen een zuiver maanbestaan en een zonnebestaan. (zie Rudolf Steiner: ‘Wetenschap van de Ge-
heimen der Ziel' GA 13 , het hoofdstuk: De wereldontwikkeling en de mens) Gedurende het zonne-
bestaan op de Oude-Maan bevond de maanmens zich volledig binnen de sfeer van de Angeloi.
Deze bewerkten de nieuwe geboorte van de mensenvoorouder vanuit de kosmische harmonieén.
Vervolgens geleidden de Angeloi de mens terug in het maanbestaan, brachten zogezegd de ver-
dorde kiem van het stoffelijk lichaam dat op het maanlichaam was achtergebleven weer tot bloei.
De engel droeg er zorg voor dat het stoffelijk lichaam een fysiognomische afspiegeling van het zie-
le- of astraallichaam van de mens werd.

Deze werkzaamheid van de Angeloi vinden we terug als kosmische herinnering in de invioed
van de maan op de mens gedurende zijn voorgeboortelijke, embryonale ontwikkeling. Wij zullen in
de praktische beschrijvingen die wij in een tweede deel hopen op te nemen, veel over het verband
tussen de embryonale ontwikkeling van de mens en de gelijktijdig optredende kosmische gebeur-
tenissen tot in bijzonderheden bevestigd vinden. Het is voornamelijk de maan die deze processen
leidt en ze in het groeiende embryo inprent. In de oudheid, bijvoorbeeld in de Egyptische cultuur,
waren deze feiten zeer goed bekend, zoals blijkt uit de ‘Regel van Hermes' die nog in rudimentaire
brokstukken overgeleverd is. Als een laatste schaduw van dit oude weten wordt ook nu nog in de
medische wetenschap de embryonale tijd van de mens veelal niet in zonnemaanden, maar in
maanmaanden van 27,3 dagen berekend.

Op grond van omvangrijk historisch onderzoek is daadwerkelijk gebleken dat de maansfeer tot
in de vorming van het stoffelijk-materiéle bestaan van het menselijke wezen werkzaam is. Het is
de maan, respectievelijk de wezens die met zijn sfeer verbonden zijn, die de mens het ‘dagelijks
brood’ voor zijn aards bestaan geeft.

Dit geldt echter niet alleen voor de mens. Alle wezens ontvingen - en ontvangen nog steeds -
door de werkzaamheid van de maan aan de sterrenhemel de krachten die zij nodig hebben voor de
opbouw van hun lichamelijk bestaan.

Gedurende de aarde-ontwikkeling ontstond echter nog een andere verhouding van de Angeloi-
maanwezens tot de mens en het aardse bestaan. Ook wat van de maan uit als aardse stoffelijk-
heid werd aangelegd raakte verstrikt in de verzoeking die de kosmisch vereenzaamde aarde aan-
greep. Daardoor stortte ook de stof die naar haar oorsprong kosmisch was, dieper omlaag dan was
voorzien. Hiertegen werd vanuit de kosmos een evenwicht geschapen: de mens en de wezens van
de andere natuurrijken kunnen de aardse stof niet vasthouden. Dood en ontbinding heersen op
aarde en maken het onmogelijk dat de mens zich in het aardse stof vastbijt. Zoals de engel achter
de sluier van werkzaamheid van de maan de mensenziel binnenleidt in het aardse bestaan, zo
leidt hij de mens ook weer weg uit de materie. Wanneer de mens sterft gaat hij voor alles door de
maansfeer heen, eer hij in hogere gebieden van het bestaan na de dood kan opstijgen. Deze gang
door de sfeer van de maan na de dood stemt overeen met wat in de wetenschap van de geest be-
schreven wordt als het verblijf van de mensenziel in de vier lagere oorden van het ‘ziele-land’. Daar
wordt de ziel genezen van te sterke bindingen aan de aardse materie die zich tijdens het aardele-
ven gevormd hebben. Zo is de maan en de werkzaamheid die van haar uitgaat, niet alleen de we-

116



reld waaruit wij het ‘dagelijks brood’ ontvangen, maar ook het kosmische oord, vanwaar de gene-
zing komt voor alles wat aan het dagelijks brood gebonden is.

TOT BESLUIT

Wat in dit werk over dierenriem en planeten gezegd is wil en kan niet meer zijn dan een aan-
sporing. Op grond hiervan werd het door de schrijver als onmogelijk ervaren om de kwaliteiten van
de kosmische componenten in een soort schema samen te vatten, op de wijze waarop dit vaak in
verhandelingen over deze materie gedaan wordt. De opzet was om een weg te wijzen, hoe tot de
wezenlijke aard van de kosmos door te dringen. De kosmos is evenwel een levend wezen dat door-
lopend de grondvesten die in haar besloten liggen omvormt en hen ieder moment weer in een
nieuw licht toont. Een mens die de sterrenkosmos vandaag dezelfde werkzaamheid wil toekennen
als bijvoorbeeld 4000 jaar geleden, zou dit feit volledig loochenen. Hij zou zijn als iemand die een
kennis uitsluitend zou willen beoordelen naar zijn situatie en zieletoestand twintig of dertig jaar
geleden. In beide gevallen dient de mens zich te schikken naar de kosmische wetmatigheid van
verandering en metamorfose. Wat vandaag over de kosmos gezegd wordt en juist lijkt, kan morgen
al niet meer toereikend zijn. Een werkelijk inzicht in sterren- en aardeverhoudingen kan alleen
middels een direct geestelijk schouwen verworven worden. Met andere woorden: leder die een
waar beeld zoekt van de werkingen die hier besproken zijn, moet daar naar streven door contem-
platieve en meditatieve inspanningen die steeds weer vernieuwd worden om zo het wezen van de
sterrenwereld te benaderen. Dan zullen, wanneer de tijd rijp is, de sterren zich voor hem ontsluiten
met hun onuitputtelijke rijkdom aan geestelijke achtergronden.

Het tonen van één van de vele mogelijkheden tot benadering van de sterrenwereld, was de op-
zet van dit boek. Dientengevolge vond de schrijver het niet doenlijk om bijvoorbeeld het wezen van
de Ram, de Stier enzovoort, schematisch vast te leggen. Hetgeen hier gezegd werd wil veeleer aan-
knopingspunten voor innerlijke arbeid bieden. Indien de gedachtengangen zoals zij gegeven wer-
den door innerlijke inspanning gegrepen worden, dan zal zich het wezen van bijvoorbeeld de Ram
voor het innerlijk oog ontvouwen, zoals de groei van een plant nieuwe, onverwachte schouwspelen
biedt. Zeker is het makkelijker om volgens vastgelegde ‘regels’ te oordelen. Wanneer we echter voor
een levend organisme worden geplaatst - en dat is wat de kosmos tenslotte is - dan kan alleen
onmiddellijk inzicht vanuit het moment zelf een waar beeld verstrekken. Slechts een dergelijke on-
vermoeibare kennende activiteit kan echte bevrediging schenken aan het streven naar een nieuwe
sterrenwijsheid, aansluitend bij deze tijd.

Om de aansluiting bij het levende in de kosmos door innerlijk streven te vergemakkelijken is
aan het einde van dit boek een trefwoordenlijst van dierenriem en planeten toegevoegd. Want om
tot het 'nu’ van de sterrenkosmos door te dringen, moet de zoeker aanknopen bij ' gisteren ’, wat
betekent dat hij de ontwikkelingsachtergronden van de kosmos zoekt. En dan zal hem ook, wan-
neer hij de nodige rijpheid verworven heeft, het ‘morgen’ voorvoelend gaan dagen.

De voorliggende arbeid is door een oefenende uiteenzetting met de Antroposofie ontstaan. Dit
werk zou de wortels van haar eigen bestaan verloochenen, indien zij niet naar de bronnen van in-
zicht der Antroposofie zou verwijzen. Deze benadrukt onvermoeibaar dat de enige bron voor een
inzicht in het wezen van de mens en het universum, dat in overeenstemming is met de tijd, het

117



binnengaan in de geestelijke wereld zelf is. Om het overschrijden van de drempel tussen de zin-
tuiglijke wereld en de geestelijke werkelijkheid voor de zoekende mens mogelijk te maken, heeft de
Antroposofie de scholingsweg naar hogere werelden in vele werken tot in alle bijzonderheden be-
schreven. En zij heeft dit op zodanige wijze gedaan, dat het de moderne westerse mens mogelijk is
deze weg te gaan, zonder afbreuk te doen aan zijn geestelijke en lichamelijke gezondheid. Deze
scholingsweg staat de schrijver voor ogen wanneer hij als fundamentele voorwaarde voor een ech-
te sterrenwijsheid noemt: de benadering van de sterrenwereld door oefenend streven dat zich
steeds weer vernieuwt.

Willi Sucher, een kort overzicht van zijn leven en zijn werk

Willi Sucher werd in 1902 in Duitsland geboren, 26 jaar oud, kwam hij in contact met Elisabeth
Vreede, een Nederlandse vrouw die door Rudolf Steiner was verzocht de leiding op zich te nemen
van de mathematische en astronomische afdeling van het Goetheanum in Dornach. Van haar on-
dervond hij veel steun en begeleiding bij het zoeken naar een nieuwe sterrenwijsheid. Naast Elisa-
beth Vreede, onderhield hij ook met vele andere Nederlanders vriendschappelijke banden. Bij hen
vond hij nog het meest gehoor voor zijn bevindingen bij de onderzoekingen op het gebied van de
sterrenwijsheid, tot hij zich in 1937 in Engeland vestigde, naar hij zelf vermoedde, door tussen-
komst van Elisabeth Vreede.

Nederland is hij steeds blijven ervaren als ‘de meest positieve brug tussen Midden-Europa, waar
ware geestelijke vrijheid en het Westen (Engeland en Noord-Amerika) waar Kosmogonie ontwik-
keld zou moeten worden'. Uiteindelijk vestigde Willi Sucher zich in Californié, in de nabijheid van
Sacramento. Hij deed onderzoek op het gebied van o.a. embryologie, wereldontwikkeling, geschie-
denis, karmische samenhangen, steeds in samenhang met hemelbewegingen en sterrenschrift. De
ervaringen die hij heeft opgedaan in de heilpedagogie vormden voor hem een rijke bron van inspi-
ratie. Verschillende werken verschenen van zijn hand, waaronder 'Isis-Sophia' en ‘Het Drama van
het Universum'. Op talrijke plaatsen hield hij voordrachten en verzorgde hij cursussen, met dit doel
bezocht hij Nederland in 1975 voor de laatste maal.

In Meadow Vista, Californié, droeg hij de zorg voor zijn publicaties en zijn archief, waarin het
onderzoeksmateriaal van vele jaren arbeid bewaard wordt, over aan het ‘Astrosophy Research Cen-
ter'. Mei 1985 overleed Willi Sucher, 82 jaar oud. In zijn laatste levensjaar kwam hij nog wekelijks
bijeen met een klein groepje; men hield zich dan bezig met de hemelconstellatie van de komende
week. Bovendien werd hij aanhoudend door mensen opgezocht die op grond van hun geboorte-
constellatie bij hem advies zochten. Hij liet niet af steeds weer te wijzen op het feit dat 'de sterren
niet dwingen’ en trachtte de mensen die kwamen de weg te wijzen naar een positieve levensinvul-
ling.

Willi's diepste wens is dat zijn pogingen anderen zullen helpen en inspireren om de oude ster-
renwijsheid zo tot opstanding te brengen dat zij mens en mensheid tot een hulp en een gids mo-
gen zijn. Dat deze vertaling daartoe mag bijdragen.

De vertaler.

118



Nabeschouwing

Vanaf de zeventiger jaren van de vorige eeuw heeft Jonathan Hilton diepe belangstelling gehad
voor het werk van Willi Sucher, wat leidde tot een intense samenwerking met hem in het verder
ontwikkelen van de 'Astrosophy’, de nieuwe sterrenwijsheid, in Amerika. Na de dood van Willi, in
1985, heeft hij het werk voortgezet. Na zijn werkzaamheden als voorzitter van de Antroposofische
Vereniging in New-York heeft hij zich ingezet voor de verspreiding van het gedachtegoed van Willi
Sucher door het aanbieden van zijn basiswerk middels pdf welke gratis verkrijgbaar zijn op de
website https://www.astrosophy.com

Ook vertalingen hiervan zijn daar beschikbaar!

Einddoel is onder andere inzicht te geven in het werk van Willi Sucher door het aanbieden van
zijn nalatenschap aan lezingen, voordrachten en boeken, maar ook de ‘Astrosophy’ uit te leggen in
een videocursus bestaande uit vijf onderdelen; Introductie, De planeetsferen, Christus en de ster-
ren, Maken van geboorte astrogrammen en Heliocentrische Astrosofie.

De Amerikaans gesproken video's zijn door enthousiaste volgers vertaald, tot nu toe in het Itali-
aans, Nederlands, Spaans, Portugees, Engels, Duits, Frans en Hindi.

119



REGISTER

RAM

pag. 15,16, 17, 36, 39, 40, 42, 43, 51, 57,60, 80, 117, 118
STIER

pag. 15,16, 17,18, 19, 21, 36, 43, 60-61, 73, 76-78, 84, 85, 118, 119
TWEELINGEN

pag. 14,22-24, 48, 62-66, 73, 74, 77,78, 84, 85, 96, 108, 119,
120

KREEFT

pag. 14, 23, 24, 48, 65-69, 75, 78, 84, 85, 94, 124, 125
LEEUW

pag. 16, 24-29, 48,70, 71, 76, 78, 84-85, 91, 92,105, 125
MAAGD

pag. 29, 30, 48, 78, 84-91, 103, 126

WEEGSCHAAL

pag. 29, 30, 48, 78, 84-86, 101-103, 117

SCHORPIOEN

pag. 28-30, 34, 48, 78, 84-86, 99, 100, 106, 107,118, 1 19
SCHUTTER

pag. 30, 31, 48, 64-66, 74, 77,78, 84, 85, 97,108, 120-122
STEENBOK

pag. 32,48, 65-69, 75, 77,78, 84, 85,109,110, 124, 125
WATERMAN

pag. 33,49, 70,71, 76-78, 84, 85, 110-112, 114, 125
VISSEN

pag. 14, 36, 49, 54, 55, 72, 76-78, 83-86, 103, 110-112, 1 14
SATURNUS pag. 129-136, 140, 141

JUPITER pag. 136-143

MARS pag. 143-150

ZON pag. 150-158

MERCURIUS pag. 158-165

VENUS pag. 165-170

MAAN pag. 170-174

120



	Bij deze uitgave
	Inhoud
	VERANTWOORDING BIJ DEZE GEDIGITALISEERDE UITGAVE
	Voorwoord
	INLEIDING
	HOOFDSTUK I
	MYTHOLOGIE EN DE STERRENHEMEL

	HOOFDSTUK II
	DE GEESTELIJKE AFSTAMMINGSLEER
	VAN DE DIERENRIEM

	Het wezen van de Dierenriem
	HOOFDSTUK III
	DE DIERENRIEM ALS OPENBARING VAN DE TRAPPEN
	VAN ONTSTAAN VAN DE KOSMOS
	De ontwikkeling van de Oude-Saturnus

	De ontwikkeling van de Oude-Zon
	De ontwikkeling van de Oude-Maan
	De aarde-ontwikkeling
	HOOFDSTUK IV
	EEN POGING TOT INZICHT IN DE OORSPRONG VAN DE PLANETEN
	Saturnus
	Jupiter
	Mars
	De zon
	Mercurius
	Venus
	De maan

	TOT BESLUIT
	Willi Sucher, een kort overzicht van zijn leven en zijn werk
	Nabeschouwing
	REGISTER

